# AOEOE =

THE ORTHODOX OBSERVER

APIOM 385



#### NEA BIBAIA

ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΥ Α. ΠΑΠΑΔΟΠΟΥΛΟΥ, 'Ιστορία τῆς 'Εκκλησίας τῆς 'Αντιοχείας, σελίδες 1048, ἐν 'Αλεξανδρεία 1951, ἔκδοσις Πατριαρχείου 'Αλεξανδρείας, ἐπιμελεία κ. Γεωργίου Τριανταφυλλάκη.

JEAN-NICOLAS GROU, 'Η Έσωτερική Ζωή τῆς Ψυχῆς, μετάφρασις 'Αρχιεπισκόπου 'Αμερικῆς Μιχαήλ, σελ. 212, 'Αθῆναι 1951, ἔκδοσις Ένορίας (Χαριλάου Τρικούπη 7, 'Αθῆναι).

ΤΟΝ ΚΑΙΡΟ ΤΟΥ «ΟΧΙ», ἀνέκδοτα καὶ περιστατικὰ ἀπὸ τὴν ἐποποιίαν τοῦ πολέμου 1940 - 41, 'Αθῆναι, 1952, ἔκδοσις Πανελληνίου Ένώσεως 'Αναπήρων Πολέμου 1940 - 1941.

ΑΝΔΡΕΑ Ι. ΚΕΡΑΜΙΔΑ, Ή Μόρφωσις τοῦ Κλήρου, σελίδες 48, 'Αθῆναι 1951, ἔκδοσις 'Ενορίας (ὁδὸς Χαριλάου Τρικούπη 7, 'Αθῆναι).

ΑΝΔΡΕΑ Ι. ΚΕΡΑΜΙΔΑ, Οἱ Νεοέλληνες Πολιτιχοὶ ἔναντι τοῦ Χριστιανισμοῦ, σελ. 32, 'Αθῆναι 1949, ἔχδοσις Ἐνορίας (Χαριλάου Τριχούπη 7, 'Αθῆναι).

ΕΚΛΟΓΗ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ ΚΑΙ ΜΗΤΡΟΠΟ-ΛΙΤΩΝ ΨΗΦΩ ΚΛΗΡΟΥ ΚΑΙ ΛΑΟΥ, Εἰσήγησις καὶ σχέδιον Νόμου, σελ. 16, 'Αθῆναι 1951, ἔκδοσις 'Ορθοδόξου Χριστιανικῆς 'Εταιρίας (Μονεμβασίας 3, 'Αθῆναι).

ΗΜΕΡΟΛΟΓΙΑΚΗ ΕΠΕΤΗΡΙΣ 1951, τῆς Ἑλληνικῆς Θεολογικῆς Σχολῆς Brookline (50 Goddard Ave., Brookline, Mass.)

ΚΩΣΤΗ ΜΠΑΣΤΙΑ, 'Ο Παπουλάχος, σελίδες 254, Νέα 'Υόρκη 1951, Τύποις 'Εθνικοῦ Κήρυκος.

THE BIBLE WHEN YOU WANT IT, compiled by L. G. Leary, forty-second edition, 1951, Association Press (291 Broadway, New York 7, N. Y.)

THE ROMAN CATHOLIC CHURCH AND DE-MOCRACY, by H. R. Ralton, pp. 24, The Beacon Press, Boston, 1951.

ORTHODOX YOUTH ORGANIZATION OF CHICAGO, Annual Report of the Executive Director A. T. Kopan, pp. 28, Chicago, 1952.

HELLENIC LIFE, Hellenic-American News Magazine, published in Chicago, Vol. I, No. II.

#### THE ORTHODOX OBSERVER

VOL. XVIII, No. 385. — MARCH 1952 Established 1984

A record of the work, the thought and the news of the Greek Orthodox Church in the U. S. A.

Published monthly except July and August when bimonthly by The Greek Archdiocese Publications Association Phocas Angelatos, Editor

at 10 East 79th Street, New York 21, N. Y.
"Reentered as second class matter September 17, 1951, at the Post Office at New York, N. Y., under the Act of March 3, 1879."

SUBSCRIPTIONS in United States: For One year \$3.00. — For two years \$5.00. Other countries \$3.50 per year. 25 cents a copy



# NEW YORK CHURCH SUPPLY

INC.

Μετ' εύχαριστήσεως άγγέλλομεν ὅτι τὸ κατάστημα καὶ ἐργοστάσιόν μας ἔχουν τώρα ἐνωθἢ ὑπὸ τὴν ἰδίαν διεύθυνσιν — εἰς τὸ

4 Barclay Street, New York

Εἰς τὸ κέντρον τῆς περιφερείας Ἐκκλησιαστικῶν Εἰδῶν εκρομεν πρὸς ἐπίδειξιν μεγάλην ποικιλίαν νέων ὑφασμάτων εἰσαχθέντων ἐκ τοῦ ἐξωτερικοῦ καὶ τὴν μεγαλυτέραν παρακαθήκην διὰ γαρνιτοῦρες. Ἡ περίφημος ὑπηρεσία μας Κοπτικῆς είνε μοναδικὴ εἰς τὸ εἰδος της. "Οταν ἀγοράζετε ὑφάσματα καὶ γαρνιτοῦρες, ἡμεῖς κόπτομεν τὰ "Αμφια καὶ τὰ Ράσα νὰ ἐφαρμόζουν εἰς τὰ μέτρα σας, δωρεάν.

Γράψατε διὰ δείγματα καὶ κατάλογον:

Katherine Ivanyi

NEW YORK CHURCH SUPPLY Inc.

4 BARCLAY STREET, NEW YORK 7, N. Y. BARCLAY 7-5964

Αὐτὴ είνε ἡ μόνη μας διεύθυνσις

ΤΟ ΚΑΛΛΙΤΕΡΟΝ ΔΩΡΟΝ

## 16 KANOAEMENOI TOMOI

TOY

ΟΡΘΟΔΟΞΟΥ ΠΑΡΑΤΗΡΗΤΟΥ Όλόκληρος Βιβλιοθήκη

'Αποτελοῦν μίαν πλήρη ἐγκυκλοπαίδειαν ἡ δποία δίδει εἰς τὸν κάτοχόν της ποικίλας γνώσεις' εἰσάγει αὐτὸν εἰς τὴν ἐν 'Αμερικῆ ζωὴν τῆς 'Ομογενείας μας καὶ στολίζει κάθε σπίτι.

TIMH EKAΣΤΟΥ ΤΟΜΟΥ \$4.00

 $\Gamma$   $\varrho$  ά  $\psi$  α τ ε : ORTHODOX OBSERVER 10 East 79th Street, New York, 21, N. Y.

#### SUBSCRIPTION BLANK

The Orthodox Observer 10 East 79th Street New York 21, N. Y.

Enclosed please find \$3.00 and send The Orthodox Observer to:

| Name    | ٠ |  | ٠ |  |  |  |  |  |  | • | ٠ |  |  |  | ۰ |  | ۰ | ۰ | ۰ |   |  |
|---------|---|--|---|--|--|--|--|--|--|---|---|--|--|--|---|--|---|---|---|---|--|
| Address |   |  |   |  |  |  |  |  |  |   |   |  |  |  |   |  | • |   | • | ٠ |  |
|         |   |  |   |  |  |  |  |  |  |   |   |  |  |  |   |  |   |   |   |   |  |

## 3ΗΤΗΡΗΤΑΡΑΠ 30ΞΟΔΟΘΡΟ Ο

ΕΚΔΙΔΕΤΑΙ ΚΑΤΑ ΜΗΝΑ ΠΡΟΝΟΙΑ ΤΗΣ

ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΟΥ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΗΣ ΑΜΕΡΙΚΗΣ, 10 East 79th Street, New York 21, N. Y.

ΕΤΟΣ ΙΗ'. 'Αριθ. 385.

ΜΑΡΤΙΟΣ 1952

ΕΓΚΥΚΛΙΟΣ ΤΟΥ ΣΕΒ. ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ Κου Κου ΜΙΧΑΗΛ

## ΕΠΙ ΤΗ ΕΙΣΟΔΩ ΕΙΣ ΤΗΝ ΑΓΙΑΝ ΤΕΣΣΑΡΑΚΟΣΤΗΝ

Τέκνα μου ἐν Κυρίω ἀγαπητά, εὐλαβέστατοι Ἱερεῖς καὶ εὐσεβεῖς χριστιανοὶ τῆς καθ' ἡμᾶς Ἱερᾶς ᾿Αρχιεπισκοπῆς ᾿Αμερικῆς.

Εἰσερχόμεθα καὶ πάλιν εἰς τὴν πνευματικὴν καὶ ἀγίαν περίοδον τῆς Μεγάλης Τεσσαρακοστῆς.

Ποίος ὁ λόγος τῆς συστάσεως αὐτῆς; Ἡ ἀπεριόριστος ἀγάπη τῆς Μητρός μας Ἐκκλησίας πρὸς ἄπαντας ἡμᾶς τὰ πνευματικά της τέκνα. Θὰ μᾶς ὁδηγήση εἰς τὸ Πάθος τοῦ Σωτῆρος ἡμῶν Κυρίου Ἰησοῦ Χριστοῦ, διὰ τοῦ ὁποίου ἐκ τῶν ἀμαρτιῶν καὶ τῶν παθῶν μας ἡλευθερώθημεν καὶ εἰς νέαν ζωὴν χάριτος καὶ ἀληθείας εἰσήλθομεν.

Τεράστια ήσαν τὰ ἀποτελέσματα τοῦ ὄντως μοναδικού γεγονότος, του Σταυρικού θανάτου του Σωτήρος. Κατήλθεν ὁ Θεὸς ἐπὶ τῆς γῆς πρὸ 1952 έτων. Περιεβλήθη σάρκα άνθρωπίνην. Συνεμερίσθη ὁ ἀπεριόριστος καὶ ἄγιος μαζὺ μὲ τὸ δημιούργημά Του, τὸν περιωρισμένον καὶ άμαρτωλὸν ἄνθρωπον, όλα τὰ εὐχάριστα άλλὰ καὶ τὰ δυσάρεστα τῆς ζωῆς αὐτῆς. Ἐδίδαξε τὴν τελειοτέραν ήθικην διδασκαλίαν, την όποίαν έπιστοποίησε καί ύπεστήριξε μὲ τὰ θαύματα καὶ τὴν ίδεώδη καθημερινήν του ζωήν. Έτελείωσε δὲ τὴν σταδιοδρομίαν Του θυσιασθείς ἐπὶ τοῦ Γολγοθά χάριν ὁλοκλήρου της ἀνθρωπότητος, ποὺ είχεν ἕως τότε ζήση, ποὺ ἔζη τότε καὶ ποὺ ἐπρόκειτο νὰ ζήση μέχρι συντελείας τοῦ αίῶνος. Κυρίως διὰ τὴν τελευταίαν αὐτὴν πράξιν τῆς ἐπιγείου σταδιοδρομίας Του, κατηλθεν ὁ Θεὸς εἰς τὴν γῆν καὶ ἐσαρκώθη. Διὰ νὰ πάθη καὶ σταυρωθη καὶ ἀποθάνη έξ ὀνόματος καὶ χάριν όλοκλήρου τοῦ ἀνθρωπίνου γένους: «είς ὑπὲρ πάντων ἀπέθανεν, ἄρα οἱ πάντες ἀπέθανον» (Β΄ Κορινθ. 5, 14). Αὐτὴ δὲ ἡ πρᾶξίς Του ἀποκατέστησε τὰς σχέσεις μας μὲ τὸν Θεὸν Πατέρα μας, που είχον διαταραχθή άπο την άμαρτίαν τῶν πρωτοπλάστων καὶ ὅλων τῶν μετὰ ταῦτα γενεών μέχρι της μοναδικής στιγμής της θυσίας τοῦ Θεοῦ ἐπὶ τοῦ Γολγοθα, ποὺ εἶναι ὁ ὀμφαλός, τὸ κέντρον, τὸ σπουδαιότατον καὶ σημαντικώτατον σημείον της παγκοσμίου και πανανθρωπίνης ίστο-

'Η θυσία τοῦ Γολγοθα μας δίδει τὸ δικαίωμα νὰ ὀνομάζωμεν Πατέρα μας τὸν ἐπουράνιον Θεόν. Ἡ θυσία τοῦ Γολγοθα ἔγινεν ἡ ἀεννάως βρύουσα πηγή τῆς φωτιστικῆς καὶ σωστικῆς παντοδυνάμου θείας χάριτος. Ἡ θυσία τοῦ Γολγοθα μὲ τὴν
ἐξ αὐτῆς προερχομένην θείαν χάριν μᾶς φωτίζει,
μᾶς κοθοδηγεῖ, μᾶς ἐνδυναμώνει, μᾶς ἐμπνέει,
μᾶς ἰκανώνει, μᾶς σώζει ἀ ν θ έ λ ω μ ε ν , ἀν
δηλαδὴ καὶ ἡμεῖς ἀπὸ τὴν πλευρὰν τὴν ἰδικήν
μας κάμωμεν τὸ μέρος μας, συνεργαζόμενοι μὲ
τὴν ἐλευθέραν θέλησίν μας μετὰ τῆς θείας χάριτος.
Ἡμποροῦμεν δὲ νὰ συνεργασθῶμεν. Θέλομεν ὅμως
νὰ συνεργασθῶμεν;

Αὐτὸ ἡ Μήτηρ μας 'Αγία 'Εκκλησία ἐπιδιώκει, νὰ θελήσωμεν νὰ κάμωμεν κατὰ τὴν 'Αγίαν καὶ Μεγάλην Τεσσαρακοστήν. Νὰ σκεφθῶμεν ὅλο τὸ ὑπὲρ λόγον καὶ ἔννοιαν μυστήριον τῆς ἐνσαρκώσεως τοῦ Θεοῦ. Νὰ σκεφθῶμεν τὰς τεραστίας συνεπείας τῆς ἐπὶ τοῦ Γολγοθᾶ θυσίας. Νὰ μελετήσωμεν τὴν ζωὴν τοῦ Θεανθρώπου 'Ιησοῦ Χριστοῦ. Νὰ σκεφθῶμεν τὴν αἰωνιότητα, ποὺ μᾶς περιμένει ὅλους γενικῶς. Καὶ νὰ θελήσωμεν νὰ μιμηθῶμεν τὴν ζωὴν τοῦ 'Ιησοῦ Χριστοῦ, διὰ νὰ αἰσθανθῶμεν ἐντός μας τὴν δύναμιν τῆς θείας χάριτος.

Είς αὐτὴν δὲ τὴν ἐνέργειαν, τῆς συνεργασίας μας μὲ τὴν θείαν χάριν, θὰ μᾶς βοηθήση ἡ νηστεία, δηλονότι ἡ ἐγκράτεια, ποὺ θὰ μᾶς καθαρίση ἀπὸ τὰ πάθη καὶ θὰ κάμη τὴν ψυχήν μας ἰκανὴν νὰ πλησιάση τὸν Θεόν, ποὺ εἶναι Πνεῦμα' ἡ προσευχή, ποὺ θὰ μᾶς φέρη εἰς ἐπαφὴν μὲ τὸν Θεὸν καὶ τὴν καθημερινὴν συνομίαν μετ' Αὐτοῦ ἡ μελέτη τῶν Γραφῶν, εἰς τὰς ὁποίας Αὐτὸς ὁ Θεὸς μᾶς ὁμιλεῖ, καὶ ἡ μετάληψις τοῦ Σώματος καὶ Αἴματος τοῦ Ἰησοῦ Χριστοῦ, κατόπιν ἐξομολογήσεως εἰλικρινοῦς ἐνώπιον τοῦ πνευματικοῦ μας, τοῦ Ἐξομολόγου μας, ποὺ ἀντιπροσωπεύει Αὐτὸν τὸν Ἰησοῦν Χριστὸν καὶ ἐξ ὀνόματος Αὐτοῦ μᾶς ἀκούει, μᾶς καθοδηγεῖ, μᾶς συμβουλεύει καὶ συγχωρεῖ τὰς ἀμαρτίας.

Εἶναι μεγάλη εὐκαιρία πνευματικῆς ἀναγεννήσεως καὶ σωτηρίας ἡ 'Αγία καὶ Μεγάλη Τεσσαρακοστή, ποὺ μᾶς προσφέρει Αὐτὸς ὁ Σωτήρ μας καὶ Θεὸς διὰ τῆς 'Αγίας 'Εκκλησίας. "Ας τὴν ἐπωφεληθῶμεν. Διὰ πολλοὺς ἀπὸ ἡμᾶς ἴσως αὐτὴ ἡ εὐκαιρία νὰ εἶναι ἡ τελευταία ποὺ μᾶς προσφέρεται εἰς τὴν ζωὴν αὐτήν, εἰς τὴν ὁποίαν ὑποτίθεται ὅτι προπαρασκευαζόμεθα διὰ τὴν αἰωνίαν μας πατρίδα καὶ ζωήν. "Ας ἀκούσωμεν τὴν φωνὴν τῆς 'Εκκλη-

σίας. Ἡ φωνὴ αὐτὴ μᾶς λέγει: «Ἰδοὺ νῦν καιρὸς εὐπρόσδεκτος, ἰδοὺ νῦν ἡμέρα σωτηρίας». Ἄς μὴ ἀδιαφορήσωμεν πρὸς τὴν φωνὴν αὐτήν. Διότι ἡ φωνὴ τῆς Ἐκκλησίας εἶναι φωνὴ αὐτοῦ τούτου τοῦ Θεοῦ. Τὸ Πνεῦμα τὸ Ἅγιον μᾶς προτρέπει λέγον, «σήμερον ἐὰν τῆς φωνῆς Αὐτοῦ (τοῦ Θεοῦ) ἀκούσητε, μὴ σκληρύνετε τὰς καρδίας ἡμῶν» (Ἑβρ. 3, 7-8).

Εὐλαβέστατοι ἱερεῖς, κατὰ τὴν 'Αγίαν καὶ Μεγάλην Τεσσαρακοστὴν ἐπιμείνατε προσκαλοῦντες τοὺς χριστιανούς μας νὰ ἀναλογισθοῦν τὸ τεράστιον γεγονὸς τῆς θυσίας τοῦ Θεοῦ καὶ νὰ λάβουν τὴν ὡραίαν χριστιανικὴν ἀπόφασιν νὰ συνεργασθοῦν μετὰ τῆς Θείας Χάριτος χάριν τῆς ψυχικῆς των σωτηρίας. 'Επιμείνατε, πρὸ πάντων, εἰς τὸ μυστήριον τῆς 'Ιερᾶς 'Εξομολογήσεως. 'Αναπτύξατε κατ' αὐτὸ πρὸς ἔνα ἔκαστον τῶν χριστιανῶν προσωπικῶς τὴν σημασίαν καὶ τὴν σπουδαιότητα τῆς ἐκκλησιαστικῆς περιόδου, εἰς τὴν ὁποίαν εἰσερχόμεθα. Τονίσατε τὴν ἀνάγκην, ὅπως ἄπαντες οἱ χριστιανοὶ προσέρχωνται εἰς τὴν 'Εξομολόγησιν πρὸ τῆς Θείας Κοινωνίας.

Εὐλαβέστατοι ἱερεῖς καὶ εὐσεβεῖς χριστιανοί! Δοκιμάζεται σήμερον ἡ ἀνθρωπότης, διότι ἔχασε τὴν ἰσορροπίαν της. "Εχασε δὲ τὴν ἰσορροπίαν της, διότι έχασε τὸν προσανατολισμόν της. "Εχασε δὲ τὸν προσανατολισμόν της, διότι δὲν ἡθέλησε νὰ έπωφεληθή τής Θυσίας τοῦ Θεοῦ ἐπὶ τοῦ Γολγοθά. Ο προσανατολισμός της άνθρωπότητος είναι ό Σωτήρ της είς τὸν 'Οποῖον πρέπει νὰ στραφῆ, νὰ έπιστρέψη, είς τὸν 'Οποῖον ἄλλωστε δικαιωματικῶς ἀνήκει, «ΕΙς ὑπὲρ πάντων ἀπέθανεν ἵνα οἱ ζῶντες μηκέτι ἐαυτοῖς ζῶσιν, ἀλλὰ τῷ ὑπὲρ αὐτῶν ἀποθανόντι καὶ ἐγερθέντι». Κατὰ τὴν Μεγάλην Τεσσαρακοστήν, ή Έκκλησία κάμνει μίαν ἔκτακτον προσπάθειαν, διὰ νὰ ἐπανεύρουν τὰ τέκνα της τὸν προσανατολισμόν τους. "Ας προσευχώμεθα έντατικώς κατά τὸ στάδιον τῆς Νηστείας, όλως ίδιαιτέρως, διὰ νὰ έννοήση καὶ ἀναγνωρίση ή άνθρωπότης τὴν ἀποπλάνησίν της, θελήση νὰ ἐπιστρέψη εἰς τὸν Σωτῆρά της καί, τοιουτοτρόπως, Ισορροπήση, είρηνεύση και ήρεμήση. Πρό πάντων όμως, ώς "Ελληνες 'Ορθόδοξοι, ας δώσωμεν τὸ παράδειγμα τῆς ἐπιστροφῆς εἰς τὸν Θεὸν καὶ τῆς πνευματικής άναγεννήσεως, πιστεύοντες 'Ορθοδόξως, άλλὰ καὶ ζῶντες 'Ορθοδόξως, ζῶντες δηλονότι ἐν Χριστῷ. Αὐτοῦ ἡ χάρις καὶ τὸ ἄπειρον έλεος είη μετὰ πάντων ἡμῶν. 'Αμήν.

> Μετὰ πατρικῆς ἀγάπης † 'Ο 'Αμερικῆς ΜΙΧΑΗΛ

## ΕΠΙ ΤΗ ΕΠΕΤΕΙΩ ΤΗΣ ΕΘΝΙΚΗΣ ΠΑΛΙΓΓΕΝΕΣΙΑΣ

#### Μήνυμα τοῦ Σεβασμ. ᾿Αρχιεπισκόπου Κου Κου ΜΙΧΑΗΛ

Τέκνα μου ἐν Κυρίω ἀγαπητά,

Νεκράν τὴν ἐνόμιζον τὴν Ἑλλάδα οἱ ἰσχυροὶ τῆς γῆς ἀπὸ τοῦ 1453 καὶ ἐντεῦθεν. Εἰχον συνηθίσει εἰς τὴν ἱδέαν τοῦ θανάτου τῆς Ἑλλάδος. Ἰσως μάλιστα πολλοὶ ἀπὸ αὐτοὺς νὰ ῆσαν εὐχαριὅτημένοι, διότι εἰχε λείψει ἀπὸ τὸν γεωγραφικὸν χάρτην ἕνας λαὸς ἀνήσυχος, ἕνα Ἔθνος πλῆρες ζωτικότητος, μία χώρα τῆς ὁποίας οἱ κάτοικοι εἰχον τὴν πολυτιμοτέραν ἐθνικὴν κληρονομίαν καὶ δι' αὐτὸ καὶ τὰς τολμηροτέρας φιλοδοξίας. Ἔτσι πάντοτε σκέπτεται ὁ ἄνθρωπος ὁ φυσικός, Ἔτσι πάντοτε ἐπολιτεύθησαν ἀκόμη καὶ λαοί, ποὺ ῆσαν δῆθεν χριστιανικοί.

Καὶ ὅμως ἡ Ἑλλὰς δὲν εἶχεν ἀποθάνει. Διότι δὲν ἀποθνήσκει εὐκόλως λαός, ποὺ ἔδωκεν ὅ,τι ὡραῖον, ὑψηλόν, πνευματικὸν εἶχε νὰ ἐπιδείξῃ ὁ παγκόσμιος πολιτισμός. Αὐτὸ τὸ γεγονὸς διακηρύττει ἡ 25η Μαρτίου 1821. Ἡ θεωρούμενη νεκρὰ καὶ ἀνύπαρκτος Ἑλλὰς αὐτὸ τοῦτο ἀνέστη ἐκ νεκρῶν!

'Ανησύχησαν φοβερά, όχι μόνον ἐκεῖνοι πού, κατά παραχώρησιν Κυρίου, εῖχον γίνη κληρονόμοι

τοῦ 'Ελληνικοῦ μας Βυζαντίου, άλλὰ καὶ οἱ λεγόμενοι μεγάλοι καὶ οἱ θεωρούμενοι τότε ἰσχυροί. Διότι μερικοί θερμοκέφαλοι καὶ ἀνισόρροποι, ὅπως έλεγον, ἐπαναστάται ἐπρόκειτο νὰ διαταράξουν τὸν ὕπνον τὸν βαθύν, εἰς τὸν ὁποῖον εἶχον βυθισθη, μετά τὸν ἀπάνθρωπον διαμελισμὸν καὶ τὴν ἀσυνείδητον καταβρόχθισιν όλοκλήρων περιοχών είς τὴν Εύρώπην. "Ω, ὰν έξηρτατο ἀπὸ τὰ δῆθεν ἀνθρωπιστικά καὶ δήθεν χριστιανικά αἰσθήματα τῶν κατά κόσμον Ισχυρών καὶ μεγάλων, ή Έλλὰς ἀκόμη θὰ εύρίσκετο ἐντὸς τοῦ τάφου τῆς δουλείας. Εὐτυχῶς ὅμως διὰ τοὺς "Ελληνας, ἡ ἀνεξαρτησία καὶ ή έλευθερία των ήτο δώρον τοῦ Θεοῦ, ποὺ ήνέχθη νὰ τὴν χάσουν καὶ νὰ δοκιμασθοῦν ἐπὶ ἔτη τετρακόσια, άκριβως ὅπως ἐπὶ ἔτη τετρακόσια οὶ Ίσραηλίται έδούλευον είς τὴν Αἴγυπτον, καὶ ποὺ ἡθέλησε τώρα νὰ ἐξέλθουν ἐκ τῆς γῆς τῆς δουλείας διὰ νὰ είσέλθουν είς τὴν γῆν τῆς ἐπαγγελίας, τὴν ζωὴν δηλαδή τὴν ἐλευθέραν. Μὲ τὴν πίστιν αὐτήν, ὅτι αὐτὸ ῆτο τοῦ Θεοῦ τὸ θέλημα, ἀνέλαβον οἱ ἔνδοξοι προπάτορές μας τὸν σκληρότατον ἀγῶνα τῆς άνεξαρτησίας καὶ έλευθερίας των.

Δι' αὐτὸ καὶ ἔδωκε τὸ σύνθημα τῆς ἐξεγέρσεως

#### ΟΙ ΑΓΙΟΙ ΤΕΣΣΑΡΑΚΟΝΤΑ ΜΑΡΤΥΡΕΣ

Οἱ "Αγιοι τεσσαράκοντα μάρτυρες έζων είς ἐποχὴν πολὸ κρίσιμον διά τὴν χριστιανικὴν θρησκείαν καὶ τοὺς χριστιανούς. ΤΗτο ή ἐποχή, κατὰ τὴν ὁποίαν ἐδίδετο ή τελευταία, άλλά πεισματώδης μάχη μεταξύ είδωλολατρείας καὶ Χριστιανισμοῦ. ᾿Αντιμέτωποι είς τὸν μεγάλον αὐτὸν ἀγῶνα ἡσαν οί αὐτοκράτορες Μ. Κωνσταντίνος και Λικίνιος. Ο Λικίνιος 6λέπων τὴν πρόοδον τὴν πολιτικὴν καὶ στρατιωτικήν του Μεγ. Κωνσταντίνου, τὴν ὁποίαν ἐστήριζε κυρίως ἐπὶ τῶν χριστιανῶν καὶ θέλων νὰ ἐκδικηθῆ τὸν Μ. Κωνσταντίνον, ἐστράφη πρὸς τοὺς εἰδωλολάτρας καὶ διὰ νὰ κερδίση τὴν εὔνοιάν των καὶ τοὺς ἔχη μὲ τὸ μέρος του εἰς τὸν ἀγῶνα κατὰ τοῦ Μ. Κωνσταντίνου, εξέδωκε διάταγμα άνακρίσεων καὶ διωγμῶν ἐναντίον τῶν Χριστιανῶν.

'Ο "Επαρχος τῆς Καππαδοκίας, δ ὁποῖος ἢτο σφοδρὸς ἐχθρὸς τῶν Χριστιανῶν ἐπωφελήθη ἀπὸ τὴν διαταγὴν αὐτὴν τοῦ 6ασιλέως καὶ Τοῦ Θεοφ. Ἐπισκόπου Ὁλύμπου κ. ΔΗΜΗΤΡΙΟΥ

μὲ μεγάλην δραστηριότητα ἔθεσεν είς κίνησιν τὰ ὄργανα τῆς ἐξουσίας πρός έξεύρεσιν τῶν Χριστιανῶν. Μεταξύ τῶν ἄλλων δὲν ἤργησε νὰ μάθη ότι εἰς τὸ καλλίτερον στρατιωτικόν Τάγμα, τὸ ὁποῖον εὑρίσκετο τότε είς τὴν Καππαδοκίαν, ύπῆρχον τεσσαράκοντα στρατιῶται χριστιανοί. Πῶς ἔπρεπε νὰ φερθή ἀπέναντί των; 'Απεφάσισε ν' άρχίση με συμβουλάς και προτροπάς. Ἐπήνεσε λοιπὸν τὴν ἀνδρείαν των, ή όποία τούς είχεν άναδείξει μεταξύ τῶν λοιπῶν στρατιωτῶν ὡς τοὺς καλλιτέρους. Συγχρόνως διηρμήνευσε καὶ τὴν μεγάλην του λύπην, διότι τόσον γενναίοι καὶ ἐκλεκτοὶ στρατιῶται ἡσαν όπαδοὶ τῆς θρησκείας τοῦ Ναζωραίου. Έξέφρασε δὲ τὴν ἐλπίδα, ότι τώρα, πού ὁ Βασιλεύς προσκαλεῖ τοὺς πιστοὺς ὀπαδούς του

νὰ θυσιάσουν εἰς τὰ εἴδωλα, αὐτοί, οἱ τόσον πειθαρχικοί, θὰ δώσουν πρώτοι τὸ παράδειγμα τῆς ύπακοῆς. Καὶ προσέθεσεν: ήδη ήλθεν ή στιγμή νὰ δείξητε αν είσθε άξιοι τιμης ή καταφρονήσεως. Διότι έὰν παρακούσητε εἰς τὰς βασιλικάς διαταγάς, θὰ ἐκβληθῆτε άπό τὰς στρατιωτικὰς τάξεις καί, περιφρονημένοι ἀπὸ ὅλον τὸν στρατόν, θὰ ὑποβληθῆτε εἰς ἀτιμωτικὰς βασάνους καὶ ἄδοξον θάνατον. "Αν όμως συμμορφωθήτε πρός ό,τι ό βασιλεύς προστάζει, τότε πρώτος αὐτὸς ὁ βασιλεὺς θὰ σᾶς έπαινέση καὶ θὰ σᾶς ἀνταμείψη καὶ ὁ στρατὸς θὰ σᾶς χειροκρο-

Εἰς ἀπάντησιν ὅλων αὐτῶν, ἐξ ὁνόματος καὶ τῶν ἄλλων ἔλαβε τὸν λόγον εἰς καὶ εἶπε: «Εὐχαριστοῦμεν διὰ τοὺς ἐπαίνους τῆς ἀνδρείας μας, μολονότι ἡμεῖς ἐξετελέσαμεν ἔν ἀπλοῦν καθῆκον παντὸς στρατιώτου... ἡ θρησκεία τοῦ Χριστοῦ, εἰς τὸν ὁποῖον πιστεύομεν, μᾶς διδάσκει, ὅτι εἰς τὸν καθένα ἄρχοντα πρέπει νὰ προσφέρωμεν ὅ,τι τοῦ ἀνήκει, καὶ δι' αὐτὸ εἰς

λειτουργός ἀνώτερος τῆς Ἐκκλησίας. Δι' αὐτὸ ὡς άφετηρία τοῦ ἀγῶνος έξελέγη ἡ ἡμέρα, κατὰ τὴν όποίαν ξορτάζομεν την άφετηρίαν της έλευθερίας άπὸ τῆς ἀμαρτίας τοῦ ἀνθρωπίνου γένους, τὸν Εὐαγγελισμὸν τῆς Θεοτόκου. Δι' αὐτὸ ἔμβλημα τοῦ ἀγῶνος ῆτο Αὐτὸς ὁ ἴδιος ὁ Σωτήρ, ὅπως διεκήρυξαν ἀπὸ τῆς πρώτης στιγμῆς οἱ κληρικοὶ καὶ λαϊκοὶ ἐπαναστάται, ὅταν μὲ συγκίνησιν βαθεῖαν έλεγον «γιὰ τοῦ Χριστοῦ τὴν πίστιν τὴν ἁγίαν καὶ τῆς πατρίδος τὴν ἐλευθερίαν». Εἶχον, ὅθεν, θέσει οἱ ἐπαναστάται τὴν ὑπόθεσίν τους εἰς τὰς παντοδυνάμους χείρας τοῦ Θεοῦ. "Εζησαν δὲ ὅλοι των, κληρικοί και λαϊκοί την πηγαίαν και ένδόμυχον πίστιν τους αὐτήν. Καὶ κατά τὴν πίστιν των ἀπέβη καὶ ἡ ἔκβασις τοῦ σκληροτάτου έθνικοῦ άγωνος. Συμφώνως πρός την παναληθη υπόσχεσιν τοῦ Θεανθρώπου Ἰησοῦ Χριστοῦ, «κατὰ τὴν πίστιν ύμων γενηθήτω ύμιν».

Ή πίστις αὐτὴ κυριολεκτικῶς ἐγιγάντωσε τοὺς ἐνδόξους καὶ ἡρωϊκοὺς προπάτοράς μας. Ἡ βοήθεια δὲ τοῦ Κυρίου ἡ ἐμφαντικῶς χορηγηθεῖσα εἰς αὐτοὺς ἐκέρδισε τὸν ἐπὶ ἐπταετίαν ὅλην ἀμφίρροπον σκληρότατον ἀγῶνα. ৺Ας ἐκφράσωμεν κατὰ τὴν 25ην Μαρτίου τὴν βαθυτάτην εὐγνωμοσύνην μας πρὸς τὸν Θεὸν διὰ τὴν βοήθειαν, ποὺ ἔδωκεν εἰς τοὺς εὐσεβεῖς προγόνους μας προκει-

μένου νὰ ἐπανακτήσουν τὴν ἀνεξαρτησίαν τῆς πατρίδος. Καὶ ἀς ἀναβαπτισθῶμεν ὡς εἰς κολυμβήθραν εἰς τὴν θαυματουργὸν αὐτὴν πίστιν τῶν πατέρων μας.

Ένώπιόν μας σήμερον ἔχομεν ἕτερον ἀγῶνα. Όχι ἀγῶνα ὑπὲρ τῆς ἐλευθερίας. Χάριτι θεία, ζῶμεν εἰς τὴν πλέον φιλελευθέραν χώραν τοῦ κόσμου ὁλοκλήρου. ᾿Αλλ᾽ ἔχομεν ἀγῶνα ὑπὲρ τῆς ἐπιβιώσεως τῆς ᾿Ορθοδόξου πίστεως καὶ τῶν παραδόσεών μας, χάριν τῶν ὁποίων οἱ ἀείμνηστοι προπάτορές μας, χωρὶς κανένα δισταγμόν, ἀνέλα-βον ἀγῶνα συνεπαγόμενον καὶ τὴν ἐσχάτην τῶν θυσιῶν.

Τὸν ἀγῶνα αὐτὸν καὶ ἡμεῖς θὰ τὸν κερδίσωμεν, ὅπως ἐκέρδισαν τὸν ἰδικόν τους οὶ "Ελληνες τοῦ 1821. 'Αρκεῖ νὰ ἔχωμεν τὴν πίστιν ποὺ εἶχον καὶ ἐκεῖνοι. Καὶ ἀρκεῖ νὰ ζῶμεν τὴν πίστιν μας αὐτὴν εἰς τὴν καθημερινὴν ζωήν μας. "Οπως τότε δι' ἐκείνους, τοιουτοτρόπως καὶ εἰς ἡμᾶς θὰ εἴτη ὁ χθὲς καὶ σήμερον ὁ Αὐτὸς καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας, ὁ αἰώνιος Λυτρωτὴς τῆς ἀνθρωπότητος «κατὰ τὴν πίστιν ὑμῶν γενηθήτω ὑμῖν». Αὐτοῦ ἡ χάρις καὶ τὸ ἄπειρον ἔλεος εἴη μετὰ πάντων ὑμῶν. 'Αμήν.

Μετὰ βαθείας πατρικῆς άγάπης † 'Ο 'Αμερικῆς ΜΙΧΑΗΛ τὸν βασιλέα προσφέρομεν τὴν στρατιωτικήν ύπακοήν, χωρίς κανένα φόβον τοῦ θανάτου, τὸν ὁποῖον ήμεις οι Χριστιανοί, καταφρονοῦμεν, πιστεύοντες εἰς τὴν αἰώνιον ζωήν... ¿Εὰν δὲ ἡμεῖς ζῶμεν ώς άληθινοὶ άδελφοί, τὸ κατόρθωμα αὐτὸ δὲν εἶναι ἰδικόν μας, ἀλλὰ τοῦ Σωτῆρός μας, ή πίστις καὶ τὸ αίμα τοῦ 'Οποίου ἐκαθάρισαν τὰς καρδίας μας καὶ μᾶς συνήνωσαν δλους είς εν θέλημα, τὸ ίδικόν Του θέλημα. Αὐτὸς μᾶς ἔδωκε τὴν χάριν καὶ τὴν εἰρήνην... Πῶς λοιπὸν νὰ ἀρνηθῶμεν τὸν ἀληθινὸν ήμῶν Θεόν, ὁ 'Οποῖος μᾶς δίδει τὴν αὐταπάρνησιν εἰς τοὺς πολέμους καὶ τὴν ζωὴν τῆς τάξεως καὶ τῆς άγάπης ταύτης, ή δποία τόσον προσείλκυσε τὴν προσοχήν σας ἐκλαμπρότατε;...

'Από τὴν ἀπάντησιν αὐτὴν ἡνόησεν ὁ 'Επαρχος ὅτι διὰ τῶν κολακειῶν δὲν δύναται νὰ φέρῃ τὸ ποθούμενον ἀποτέλεσμα καὶ κατέφυγεν εἰς τὰς ἀπειλάς, δηλώνων καὶ ἐπαναλαμβάνων ὅτι θὰ μεταχειρισθῇ ἐναντίον των τὰς σκληροτέρας βασάνους.

'Αλλὰ καὶ πάλιν μετὰ θάρρους ἀπήντησαν ὅτι οὐδεμία βάσανος τοὺς φοβίζει. «Τόσας ταλαιπωρίας ὑποφέρομεν κατὰ τοὺς πολέμους διὰ τὸν ἐπίγειον βασιλέα, πόσον μᾶλλον τώρα ὁπότε πρόκειται ν' ἀγωνισθῶμεν διὰ τὸν ἐπουράνιον καὶ αἰώνιον βασιλέα μας τὸν 'Ιησοῦν Χριστόν».

Ο "Επαρχος, πνίγων τὴν δργήν του, ἔδωκεν εἰς αὐτοὺς προθεσμίαν μιᾶς ἡμέρας ὅπως σκεφθοῦν καὶ προσφέρουν θυσίαν εἰς τὰ εἴδωλα καὶ διέταξε τὴν φυλάκισίν

Οἱ "Αγιοι ἐβάδισαν προθύμως εἰς τὴν φυλακήν. 'Εκεῖ γονατιστοὶ προσηυχήθησαν ἐπὶ πολλὴν ὥραν πρὸς τὸν Χριστὸν νὰ στηρίξη ἕως τὸ τέλος τὰς καρδίας των καὶ νὰ δεχθῇ τὰς ψυχάς των. Καὶ ἡ θερμὴ ἐκείνη προσευχή των συμπεριέλα-βε καὶ ὅλους τοὺς Χριστιανούς, οἱ ὁποῖοι εὐρίσκοντο εἰς νέαν κάμινον δοκιμασίας λόγω τοῦ διωγμοῦ. Καὶ ἐνῷ ὅλοι γονατιστοὶ ἐδέοντο ἐπικαλούμενοι τὴν βοήθειαν τοῦ Κυρίου, θέαμα ἀπείρου κα-

ταπλήξεως, ἀλλὰ καὶ ὑψίστης ἐγκαρδιώσεως ἐφάνη πρὸ τῶν ὀφθαλμῶν των. Αὐτὸς ὁ Ἰησοῦς Χριστὸς ἐστάθη εἰς τὸ μέσον αὐτῶν, τοὺς ηὐλόγησε, ἐπήνεσε τὴν προθυμίαν των καὶ ἔπειτα ἔγινεν ἄφαντος ἀφοῦ ἐπανέλαβε τὸ τοῦ Εὐαγγελίου: «'Ο ὑπομείνας εἰς τέλος οὕτος σωθήσεται».

Η όπτασία ήναψε περισσότερον τὴν φλόγα τῆς πίστεώς των. "Αγρυπνοι όλην την νύκτα, την άφιέρωσαν είς ψαλμούς καὶ προσευχάς. "Όταν δὲ ἀνέτειλεν ἡ πρωΐα, ἡ καρδία των δὲν ἠσθάνθη οὐδεμίαν ταραχήν οὐδὲ φόβον. Εἰς μάτην ὁ "Επαρχος, ἐνώπιον τοῦ ὁποίου μετ' δλίγας ὥρας τοὺς ἔφεραν, κατέβαλε τὰς τελευταίας προσπαθείας του διὰ νὰ τοὺς δελεάση ἢ τοὺς έκφοβίση. Έκεινοι ἔμειναν σταθεροί είς τὴν ὁμολογίαν των ὑπὲρ τοῦ Χριστοῦ καὶ ἐδήλωσαν πρὸς αὐτόν, ὅτι ἔχανε τὸν καιρόν του άγωνιζόμενος νὰ τοὺς μεταπείση.

Οἱ "Αγιοι ὡδηγήθησαν καὶ πάλιν είς τὴν φυλακήν, ὅπου παρέμειναν ἔγκλειστοι ἐπτὰ ἡμέρας προσευχόμενοι, ψάλλοντες καὶ ἐνθαρρύνοντες ὁ εἶς τὸν ἄλλον. Τὴν ὀγδόην ήμέραν τοὺς ὡδήγησαν καὶ πάλιν ἐνώπιον τοῦ Ἐπάρχου, τὴν φορὰν δὲ αὐτὴν εὑρίσκετο ἐκεῖ καὶ ἀνώτερος ἔμπιστος βασιλικός ἀπεσταλμένος. Οδτος ἐπανέλαβε τὰς ἰδίας ὑποσχέσεις καὶ ἀπειλάς, τὰς δποίας προηγουμένως είχεν ἀπευθύνει καὶ ὁ "Επαρχος, ἀλλ' οἱ ἄγιοι διὰ στόματος ένὸς ἐξ αὐτῶν ἀπήντησαν: «Νὰ μᾶς δελεάσης έσκέφθης; άλλά μὲ τί; μὲ χρήματα; ήμεις τὰ θεωρούμεν ώς πηλόν. Μὲ άξιώματα; άλλὰ δι' ἡμᾶς αὐτά, χωρισμένα ἀπὸ τὸν ἀληθινὸν Θεόν, είναι εὐτελῆ καὶ μάταια. Νὰ μᾶς φοβίσης θέλεις; Δοκίμασε. Αί τιμωρίαι σας είναι παίγνια καὶ αί βάσανοι χαρά καὶ τρυφή. Οὐδὲ μᾶς τρομάζει ὁ θάνατος. Ύπεράνω τοῦ ξίφους τοῦ δημίου διακρίνομεν τὸ μειδίαμα καὶ τὴν ἀγκάλην τοῦ Θεοῦ. 'Ανήκομεν εἰς τὸν Χριστόν. Τίποτε δὲν θὰ ἡμπορέση νὰ μᾶς ἀποσπάση ἀπ' Αὐτόν. "Όταν θὰ μᾶς βασανίζητε, θὰ σᾶς εὐγνωμονῶμεν, διότι τοιουτοτρόπως θὰ γίνωμεν περισσότερον ἄξιοι τοῦ Λυτρωτοῦ μας. Καὶ ὅταν ἐκπνέωμεν κατὰ τὸν τρόπον τὸν ὁποῖον θέλετε προστάξει, θὰ ἔχετε ὅλας τὰς εὐχαριστίας, διότι θὰ μᾶς στείλητε ταχύτερον εἰς τὸ ἀθάνατον βασίλειον τοῦ φωτὸς καὶ τῆς Ζωῆς».

Ό βασιλικός ἀπεσταλμένος ἡννόησεν ὅτι κάθε προσπάθεια πρὸς μεταβολὴν τοῦ φρονήματος τῶν ᾿Αγίων εἶναι ματαία καὶ ἀπεφάσισε μετὰ τοῦ Ἐπάρχου νὰ διατάξη τὸν βασανισμὸν τῶν ʿΑγίων, μὲ ὅσον τὸ δυνατὸν μακρότερον καὶ πικρότερον θάνατον.

Ή ἐποχὴ ῆτο χειμερινή, τὸ δὲ ψῦχος ῆτο δριμύτατον. Ἐδιάλεξε
λοιπὸν νύκτα, κατὰ τὴν ὁποίαν ἐφύσα σφοδρὸς καὶ παγερώτατος
βορρᾶς. Τὰ νερὰ τῆς λίμνης ἡ ὁποία εὐρίσκετο πλησίον εἰς τὴν
πόλιν Σεβάστειαν εἶχον παγώσει.
Διέταξε λοιπὸν νὰ γυμνώσουν τοὺς
μάρτυρας καὶ νὰ τοὺς ἀφήσουν ἐπάνω εἰς τὴν παγωμένην λίμνην
νὰ ἀποθάνουν ἀπὸ ψῆξιν.

Ή διαταγὴ ἐξετελέσθη χωρὶς οἱ μάρτυρες νὰ φέρουν καμμίαν ἀντίστασιν, καὶ τοιουτοτρόπως οἱ 40 χριστιανοὶ στρατιῶται ἐκτίθενται γυμνοὶ εἰς τὴν παγωμένην λίμνην. Θάνατος τρομερός, βασανιστικός, ἀλγεινότατος.

Καὶ ὅμως οἱ μάρτυρες ἐκεῖνοι ὑφίσταντο μὲ θαυμασίαν καρτερίαν
τὸν πικρὸν καὶ φρικτὸν αὐτὸν θάνατον καὶ ὁ εἶς ἐνεθάρρυνε τὸν ἄλλον. Καὶ τὸ μαρτύριόν των ἐγένετο
ἀκόμη φρικτότερον καὶ τραγικώτερον, διότι εἰς μικρὰν ἀπόστασιν
ἀπὸ τὴν λίμνην ἐφαίνοντο σκοπίμως τὰ φῶτα λουτρῶνος, τοῦ ὁποίου ἡ γλυκεῖα ζέστη κατήντα ὁ
μεγαλύτερος πειρασμὸς εἰς ἀνθρώπους γυμνοὺς ἐν μέσῷ νυκτερινοῦ
θανασίμου ψύχους. ᾿Αλλ᾽ ἐκεῖνοι
ἔστρεφαν περιφρονητικῶς τὰ νῶτα
πρὸς τὸν λουτρῶνα.

'Αλλ' εἰς τὰς τάξεις τῶν 40 ἐλιποψύχησεν ἐπὶ τέλους ἕνας! "Οταν οἱ πόνοι τὸν κατεκέντησαν ὀξύτερον μία πάλη ἤρχισεν ἐντός του, ἡ σὰρξ ἐπανεστάτησε κατὰ τοῦ πνεύματος καὶ ἐνῷ οἱ συστρατιῶταί του ἠγωνίζοντο νὰ τὸν ἐγκαρδιώσουν, ἐκεῖνος κωφὸς πρὸς κάθε ἄλλην φωνήν, ἔστρεφε τὰ



Ο ΘΕΟΦΙΛΕΣΤΑΤΌΣ ΕΠΙΣΚΟΠΟΣ ΟΛΥΜΠΟΥ ». ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ ΚΑΤΆ ΤΗΝ ΕΟΡΤΗΝ ΤΟΥ ΑΓΊΑΣΜΟΥ ΕΙΣ LONG BEACH, CALIFORNIA

δλέμματά του πρός τὸν λουτρῶνα, ἀπὸ τὸν ὁποῖον ἤλπιζε τὴν σωτηρίαν του!

Κατά τὴν ὥραν ἐκείνην ἕνας ἀπὸ τούς φύλακας τῶν μαρτύρων, δ όποῖος δὲν ἐγνώριζεν ἀκόμη τὸν Χριστόν, είχε όμως εὐσεβῆ τὴν διάθεσιν, είδε παράδοξον θέαμα. "Αγγελοι ἀπὸ τὸν οὐρανὸν καταβαίνοντες, ἐμοίραζαν βραβεῖα εἰς τοὺς μάρτυρας, ἀφῆκαν ὅμως ἐντελῶς **ἕνα ἀ**βράβευτον. <sup>3</sup>Ητο ὁ ἀθλητής πού ἀπέκαμε καὶ ἐσκέπτετο νὰ λιποτακτήση. Καὶ πράγματι ἔπειτα ἀπὸ ὀλίγα λεπτά, ἀφοῦ συνεκέντρωσε τὰς δυνάμεις του, ἐγκατέλειψε τούς συναγωνιστάς του, οί όποίοι ματαίως τὸν ἔκραζαν, καὶ ἔσπευσε πρὸς τὸν λουτρῶνα. Ο φύλαξ τὸν παρηκολούθησε καὶ τὸν ήκουσε νὰ ἀρνῆται τὸν Χριστόν. 'Αλλά μετ' όλίγον, τὸ παγωμένον σῶμά του δὲν ἠδυνήθη νὰ ἀνθέξῃ είς τὴν ἀπότομον θερμότητα καὶ κατέπεσε νεκρός.

Τὸ πάθημα τοῦτο, ἡ ὀπτασία ἐκείνη τῶν ἀγγέλων, οἱ ὁποῖοι ἐμοίραζαν τὰ βραβεῖα, ἔφεραν εἰς βαθεΐαν σκέψιν τὸν φύλακα 'Αγλάιον. Παν ό,τι είχεν ἀκούσει άλλοτε περί τοῦ Χριστοῦ ἀπὸ πιστούς όπαδούς Του, ἐξήσκει τώρα ἐπ' αὐτοῦ ἀκαταμάχητον ἐπιρροήν. Τώρα ἠσθάνετο μίαν δύναμιν νὰ τὸν ἑλκύη καὶ ἡ διδασκαλία ἐκείνη τοῦ Χριστοῦ εἰσέδυσεν ἐντός του ώς φῶς καὶ ζωή. Μέσα εἰς τὴν σιγήν τῆς νυκτὸς ἐσήκωσε τὰ μάτια του πρός τὰ ἄστρα καὶ παρεκάλει τὸν Θεὸν νὰ τὸν φέρη εἰς τὸν δρόμον τῆς σωτηρίας.

Ή σιωπηλή ἐκείνη, ἀλλ' ἔνθερμος προσευχή του εἰσηκούσθη. Ἡ θεία χάρις ἔκαμεν ἐντός του τὸ θαῦμα τῆς πίστεως καὶ ὑπῆρξε τόσον ἰσχυρὰ καὶ θερμή ὥστε ἔτρεξε πρὸς τὸν ὅμιλον τῶν 39 μαρτύρων καὶ γυμνωθεὶς ἐφώναξε μὲ θαρραλέαν φωνήν: «Χριστιανὸς εἰμί».

Ή ἀνέλπιστος αὐτὴ ἀναπλήρωσις τοῦ λιποτακτήσαντος ἐχαροποίησε τοὺς σταθεροὺς καὶ ἀκλονήτους μάρτυρας τοῦ Χριστοῦ. Ὁ δὲ νέος συναγωνιστής, κατὰ τὴν ὡραίαν ἔκφρασιν τοῦ Μεγάλου Βασιλείου, ἐβαπτίσθη εἰς τὸ ὄνομα τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, ὄχι ὑπὸ ἄλλου, ἀλλὰ ὑπὸ τῆς πίστεώς του, ὄχι μὲ ὕδωρ, ἀλλὰ μὲ τὸ ἴδιον αἴμά του.

Ή πρωΐα εὖρε τοὺς μάρτυρας εἰς τὰς τελευταίας των στιγμάς. Ἡ ψὖξις εἶχε κάμει τὸ φονικὸν ἔργον της εἰς τὰ σώματά των καὶ κατέκειντο ὅλοι ἐπὶ τῆς παγωμένης λίμνης ἔτοιμοθάνατοι. Ὁ "Επαρχος ἦλθε νὰ ἐπιθεωρήση τὴν κατάστασιν τῶν μαρτύρων καὶ τὸ μῖσός του ἔξεδηλώθη ἀκόμη σφοδρότερον πρὸς τὰ ἡμιθανῆ ἐκεῖνα σώματα καὶ διέταξε νὰ τοὺς ρίψουν γρήγορα-γρήγορα, πρὶν ἀκόμη ἐκπνεύσουν εἰς τὸ πῦρ, διὰ νὰ αἰ- (Συνέχεια εἰς τὴν 23ην Σελίδα)

#### ΑΝΑΓΚΑΙΟΙ ΠΡΟΣΑΝΑΤΟΛΙΣΜΟΙ

«Στήτε οὖν περιζωσάμενοι τὴν ὀσφὺν ὑμῶν ἐν ἀληθεία...» (Ἐφεσ. 6, 14).

'Απὸ τίποτε ἄλλο δὲν ἔχομεν ἀνάγκην ἐδῶ εἰς τὴν 'Αμερικὴν ὡς ΕΚΚΛΗΣΙΑ, ὅσον ἀπὸ τὴν ϐίωσιν τῆς ἀνωτέρω συστάσεως τοῦ ἀτρομήτου προπαγανδιστοῦ τοῦ Χριστοῦ καὶ τῆς θρησκείας Του, 'Αποστόλου Παύλου.

Είναι καθῆκόν μας νὰ πάρωμεν ώς ΕΚΚΛΗΣΙΑ, ὅχι ὡς Κλῆρος μόνον, ἀλλὰ καὶ ὡς σύνολον πιστῶν, μίαν ὡρισμένην στάσιν. Στάσιν πρὸ παντὸς ἀπέναντι τῆς ἱστορίας τῆς Ἐκκλησίας μας. Μὲ ἱστορίαν δὲν ἐννοῶ τὸ παρελθόν. 'Αλλὰ τὴν ζῶσαν ἱστορίαν. Τὴν ἀνελισσομένην καὶ ἐξελισσομένην 'Εκκλησίαν μας.

Καὶ ἡ στάσις μας πρέπει νὰ εἶναι στάσις στρατιώτου, ποὺ περιμένει τὸ ξεκίνημα ἡ μᾶλλον τὸ 
πρόσταγμα πρὸς τὰ ἐμπρός. Στάσις, ποὺ τὴν ἐμψυχώνει ἡ ἀποφασιστικότης. Στάσις ποὺ τὴν ἐμπνέει ἡ μαχητικὴ πνοή. Στάσις ποὺ 
τὴν χαλυβδώνει ἡ πίστις εἰς τὸ μέλλον τῆς Ἐκκλησίας μας.

Έκεῖνο, ποὺ κρατῷ εὐσταλὲς καὶ σφιγμένο τὸ κορμί, εἶναι ἡ ζώνη. Ἡ περίζωσις τῆς ὀσφύος. Ἐκεῖνο, ποὺ τονώνει τὴν ψυχὴ εἴναι ἡ ἀλήθεια. Καὶ ἀλήθεια στὴν περίπτωσί μας εἶναι ἡ ἀντιμετώπισις τῆς ἀληθείας ἢ καλύτερα τῆς πραγματικότητος, μέσ' στὴν ὁποία ἀνελίσσεται ἡ ὑπόθεσις τῆς θρησκευτικῆς ἐπιβιώσεώς μας.

Δὲν μᾶς ἀφελεῖ καθόλου τὸ νὰ κρύπτουμε τὸ κεφάλι μας μέσα στήν ἄμμο τῶν μικροζητημάτων σάν τὴν στρουθοκάμηλο, γιὰ νὰ ἀποφύγουμε τὸ ἀντίκρυσμα τοῦ κυνηγού. Καὶ κυνηγός είναι τὸ έρώτημα: «ποιὸ μέλλον μᾶς περιμένει;» "Αν τὸ ἀντιμετωπίζαμε μὲ τόλμη άλλὰ καὶ μὲ περίσκεψι θὰ έκανονίζαμεν διαφορετικά την πορεία μας. Δὲν θὰ κατετρίβαμε τὲς δυνάμεις μας προσπαθώντας είς μάτην νὰ βροῦμε τὴν ὀρθὴ κατεύθυνσι, ένῶ τὰ πόδια μας μᾶς σέρνουν σὲ παραπλανητικές παρόδους.

Τοῦ ᾿Αρχιμ. ΙΑΚ. ΚΟΥΚΟΥΖΗ

Καὶ νά, πῶς θὰ κανονίζαμε τὴν πορεία μας. Θὰ βαδίζαμε ἴσια πρός τὴν πραγματικότητα, ἡ ὁποία γιὰ καλή μας τύχη δὲν είναι ἀφηρημένη, άλλὰ πολύ συγκεκριμένη. Γιὰ νὰ τὴν δῆτε στρέψατε τὸ βλέμμα πρός την δρασι των άλλων θρησκευτικών δμάδων. Προσέξατε τὴν τολμηροτάτη έξόρμησι τῆς Καθολικής Έκκλησίας, πού έχει καθολικοποιήσει σὲ ώρισμένες περιφέρειες καὶ τὴν πολιτική έξουσία. 'Ιδήτε τὴν συσπείσωσι τῶν προτεσταντικών ἀποχρώσεων σὲ ἕνα μέτωπον. Καὶ τὸ ξέρετε. Μέτωπα σχηματίζονται μονάχα, ὅταν ὑπάρχη διάθεσις πρός μάχην. Μή θεωρήσετε ἀνάξια τῆς προσοχῆς σας τὴν κίνησι καὶ τῆς Συναγωγῆς. Καὶ αί τρεῖς παραπάνω θρησκευτικές δμάδες ἔχουν περιζώσει τὴν ὀσφύν των μὲ τὴν ἀπόφασιν νὰ ἐπιζήσουν. Καὶ ἔχουν ἐπιστρατεύσει πρὸς τὸν σκοπὸν αὐτὸν τοὺς τολμηροτέρους μαχητάς. Καὶ ἔχουν ἰσχυρὰ μετόπισθεν. Γραμμές άνεφοδιασμοῦ άνεξάντλητες. 'Ολόκληρο τὸ λαϊκὸ στοιχείο. "Ολες τὲς τάξεις τῶν πιστών τους.

Ήμεῖς; Ήμεῖς ἔχουμε ἡγεσίαν άρίστη. Εὔτολμη. Ποὺ ὀρθοτομεῖ τὸν λόγον τῆς ἀληθείας. Μὲ διορατικότητα. Μὲ πίστιν. Μὲ ἀγωνιστικόν πνεθμα. Μὲ ἐσώτερη ζωή. Μὲ πνευματικότητα. Ποὺ ἔχει ἤδη άντιμετωπίσει τὴν πραγματικότητα. Χωρίς νὰ τὴν φοβῆται. Φοβείται μονάχα, καὶ ἔχει λόγους πρὸς τοῦτο, ὅτι ἡμεῖς οἱ ἄλλοι, Κληρικοὶ καὶ Λαϊκοί, εἴμεθα οἱ πειὸ πολλοὶ «ταχεῖς εἰς τὸ λαλῆσαι», ἄνθρωποι ένθουσιασμών εὐκολοεξατμίστων, πολυπράγμονες, όσο δέν χωρεί άλλο, ἀνέτοιμοι ὅμως γιὰ μεγάλα ξεκινήματα καὶ ἀποφασιστικά, ὅπως εἶναι ἡ περίπτωσις τῆς κληρονομίας μας καὶ ή μεταβίβασίς της ἀπὸ γενεᾶς εἰς γενεάν.

"Ας μὴ θεωρηθοῦν τὰ παραπάνω ώς ἀδικία πρὸς τὸ στοιχεῖό μας. "Οχι! Σ' αὐτό, καὶ μονάχα σ' αὐτό, ὀφείλεται τὸ θαυμαστὸ πράγματι συγκρότημά μας, ποὺ εἶναι

γνωστό μὲ τὸ τιμημένο ὄνομα ΕΛ-ΛΗΝΙΚΗ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΗ ΑΜΕ-ΡΙΚΗΣ ΒΟΡΕΙΟΥ ΚΑΙ ΝΟΤΙΟΥ. "Ας θεωρηθοῦν σὰν φωνὴ ποὺ ὑψώνεται ἀπὸ τὴν συνείδησι τοῦ καθενὸς καὶ ἐναντιώνεται στὸ προσωρινὸ σταμάτημά μας. Κουράζεται καὶ ὁ ἰσχυρότερος ὀργανισμὸς κάποτε. Τὸ ἀντιλαμβάνομαι.

Δὲν πρέπει ὅμως νὰ διαρκέση περισσότερο αὐτὸ τὸ ξεκούρασμά μας. Γιὰ τὴν Ελλάδα μας λέγεται πώς «λίγο μόνο καιρό ξαποσταίνει και ξενά πρός την δόξα τραβά». Δὲν μπορεί νὰ λέγεται τίποτε διαφορετικό γιὰ μᾶς. Αὐτῆς τῆς γωνιᾶς τῆς γῆς, ποὺ τὴν ποτίζει ή οὐρανοστάλακτη δροσιά της αιωνιότητος, και την φωτίζει ό ανέσπερος ήλιος της ίδέας και την τρέφει ή μακραίωνη ίστορία της μὲ τὴν ἀμβροσία τῆς δόξας, αὐτῆς παιδιά, γόνοι, εἴμαστε. Καὶ ἐδῶ. Καὶ τώρα, καὶ πάντοτε. Δὲν μπορούμε να άρνηθούμε αύτή μας την ποιότητα. Είναι δική μας.

Λοιπὸν φθάνει τὸ «ξαπόσταμα». Είναι καιρός γιὰ καινούργιες δημιουργίες. Υπάρχει κίνδυνος νά γίνη στείρος ναρκισισμός αὐτό τὸ ξαπόσταμα. Επικίνδυνος αὐτοθαυμασμός. Ας άφήσουμε τές γενεὲς ποὺ θὰ μᾶς διαδεχθοῦν νὰ μᾶς θαυμάζουν. Καὶ θὰ μᾶς θαυμάζουν, κι' δ θαυμασμός των θά εἶναι καὶ ὑπερηφάνεια, ἀν φροντίσουμε νὰ περιζώσουμε τὴν ὀσφύ μας προτοῦ τὰ γόνατά μας λυγίσουν, καὶ βαδίσουμε πρὸς τὰ έμπρός, ἀκολουθῶντας τὴν 'Αρχιεπισκοπή μας στὸ άληθινὸ σωστικὸ ξεκίνημά της. Τὸ ξεκίνημά της, πού ἀποβλέπει νὰ θεμελιωθή ή πίστις πάνω στήν γνῶσι, καὶ νὰ φωτισθή ή γνώσις κάτω ἀπὸ τὸ κρυστάλλινο πρίσμα τῆς πίστεως, καὶ νά διαχυθή σάν φωτοπλήμμυρα ή 'Ορθόδοξος πίστις, άγκαλιάζοντας σ' ένα φωτογέννημα καινούργιο τὴν τιμημένη παλαιά καὶ τὴν ἀγαπημένη μας νέα γενεά.

Στὴν πραγμάτωσι ὅμως αὐτοῦ τοῦ ὀνείρου μονάχα ἔνα θὰ μᾶς ὁδηγήση. Ἡ ἀπόφασις νὰ μεταβάλουμε σὲ βίωσι τὴν ἀποστολικὴ σύστασι: «Στῆτε οὖν περιζωσάμενοι τὴν ὀσφὺν ὑμῶν ἐν ἀληθεία».

#### ΤΑ ΑΡΧΑΙΑ ΕΛΛΗΝΙΚΑ ΓΡΑΜΜΑΤΑ ΚΑΙ Ο ΜΕΓΑΣ ΒΑΣΙΛΕΙΟΣ

Τοῦ Καθηγητοῦ κ. ΙΩΑΝΝΟΥ ΦΡΑΓΚΟΥΛΑ

Οἱ μεγάλοι Πατέρες καὶ Διδάσκαλοι τῆς Ἐκκλησίας μας εἶναι ἐκεῖνοι, οἱ ὁποῖοι συνεδύασαν ἀρμονικὰ τὸ πνεῦμα τὸ χριστιανικὸν μὲ τὴν σπουδὴν καὶ μελέτην τῶν ἐθνικῶν Γραμμάτων.

Αὐτοὶ ἐδίδαξαν, ὅτι ἡ κλασσικὴ φιλολογία καὶ σοφία δύναται νὰ δοηθήση εἰς τὸ νὰ κατανοήσωμεν καλύτερα τὴν 'Αγίαν Γραφὴν καὶ ὅτι ὁ Χριστιανὸς δύναται νὰ ὡφεληθῆ καὶ ἀπὸ τὰς ἰδέας καὶ τὰς πράξεις, αἱ ὁποῖαι περιλαμβάνονται εἰς τὰ ἀρχαῖα 'Ελληνικὰ ἔργα. 'Έτσι συνετέλεσαν εἰς τὴν καλλιέργειαν καὶ ἀνάπτυξιν τῶν ἀρχαίων 'Ελληνικῶν γραμμάτων καὶ εἰς τὴν διάσωσιν καὶ διατήρησιν τῶν κειμένων.

'Ιδιαιτέρως πρὸς τὴν κατεύθυνσιν αὐτήν, τοῦ συνδυασμοῦ τῆς θύραθεν καὶ άγιογραφικῆς σοφίας, εἰργάσθη ὁ Μέγας Βασίλειος καὶ τὰς γνώμας του ἐπὶ τοῦ ζητήματος αὐτοῦ, αἱ ὁποῖαι ἀναπτύσσονται εἰς τὸ ἔργον του «πρὸς τοὺς νέους ὅπως ἄν ἐξ ἑλληνικῶν ἀφελοῖντο λόγων», ἀναφέρω συντόμως κατωτέρω.

Ως βάσιν ὁ Μέγας Βασίλειος θέτει τὴν πρότασιν: ὅτι ὁ Χριστιανὸς πρέπει κυρίως νὰ ἐνδιαφέρεται διὰ τὴν ἄλλην ζωήν, τὴν αἰώνιον. Διὰ τὴν κληρονομίαν δὲ τῆς αίωνίου αὐτῆς ζωῆς προπαρασκευάζουν τὰ ἔργα τῶν ἀρχαίων Ἑλλήνων συγγραφέων. Δὲν εἶναι ὅμως κατάλληλον διὰ τὸν σκοπὸν αὐτὸν ὁλόκληρον τὸ περιεχόμενον τῶν συγγραφέων, ἀλλὰ μόνον τὰ τμήματα ἐκεῖνα, τὰ ὁποῖα ἀναπτύσσουν καλάς ίδέας ή άναφέρονται είς σπουδαίας ήθικάς πράξεις. Δηλαδή κατάλληλον είναι τὸ περιεχόμενον έκείνο, τὸ ὁποίον διδάοκει ἀρετήν.

1.—Τὸ ἐνδιαφέρον τοῦ Χριστιανοῦ, τονίζει εἰς τὴν ἀρχὴν ὁ Μέγας Βασίλειος, πρέπει νὰ ἀποβλέπη εἰς τὴν αἰώνιον ζωὴν καὶ πρέπει ἑπομένως «ἀγαπᾶν τε καὶ διώκειν παντὶ σθένει» ὅσα συντελοῦν διὰ νὰ κληρονομήση ἡ ψυχή μας τὴν μέλλουσαν αὐτὴν μακαριότητα. Τὰ ἀγαθὰ τῆς αἰωνίου ζωῆς εἶναι πολὺ ἀνώτερα ἀπὸ τὰ ἐπίγεια, εἶναι ἀσύγκριτα. «"Οσω ψυχὴ τοῖς πᾶσι τιμιωτέρα σώματος, τοσούτω καὶ τῶν βίων ἑκατέρων ἐστὶ τὸ διάφορον», γράφει.

Εἰς τὴν ζωὴν αὐτὴν τὴν αἰωνιον ὁδηγοῦν ὅειβαίως οἱ ἱεροὶ λόγοι, δηλαδὴ ἡ 'Αγία Γραφή, ἡ ὁποία μᾶς παιδαγωγεῖ διὰ μυστηριωδῶν ἀληθειῶν. Μᾶς προπαρα σκευ άζουν ὅμως διὰ νὰ ἐννοήσωμεν καλύτερα τὰς μεγάλας αὐτὰς ἀληθείας τῆς Γραφῆς, τὰ ἔργα τῶν ἀρχαίων 'Ελλήνων συγγραφέων. Διὰ τοῦτο πρέπει νὰ μελετῶμεν τοὺς ποιητάς, τοὺς λογογράφους, τοὺς ρήτορας καὶ γενικὰ ὅλους ἐκείνους «ὅθεν ἀν μέλλη πρὸς τὴν τῆς ψυχῆς ἐπιμέλειαν ἀφέλειά τις ἔσεσθαι».

"Οπως οἱ βαφεῖς πρῶτον ἑτοιμάζουν καταλλήλως τὸ ὕφασμα, τὸ ὁποῖον πρόκειται νὰ βάψουν καὶ κατόπιν τοῦ δίδουν τὸ χρῶμα ποὺ θέλουν ἔτσι καὶ ἡμεῖς οἱ Χριστια-

Τὸ φύλλον τοῦ μηνὸς Μαρτίου τοῦ ἀγγλοφώνου περιοδικοῦ «United Nations World», περιέχει θαυμασίαν ἀρθρογραφίαν περὶ Ἑλλάδος, τὴν ὁποίαν καλὸν θὰ ἢτο νὰ διαθάσουν όλοι οἱ ὁμογενεῖς. Οἱ ἐνδιαφερόμενοι ἡμποροῦν νὰ τὸ προμηθευθοῦν εἴτε ἀπὸ τὴν διεύθυνσιν τοῦ περιοδικοῦ (319 East 44th St., New York 17, N. Υ.) πρὸς 35 σέντσια.

νοί, γράφει, πρέπει προηγουμένως νὰ ἐκπαιδευώμεθα μὲ τὴν μελέτην τῶν ἔξω τοῦ Χριστιανισμοῦ διδασκάλων καὶ κατόπιν «τῶν ἱερῶν καὶ ἀπορρήτων ἐπακουσόμεθα παιδευμάτων».

Καὶ ἐὰν θὰ εὕρωμεν, ὅτι ὑπάρχει κάποια σχέσις μεταξὺ τῆς ἐξωχριστιανικῆς διδασκαλίας καὶ τῆς διδασκαλίας τῆς ἀγιογραφικῆς, ἡ γνῶσις αὐτὴ ἀσφαλῶς θὰ μᾶς ἀφελήση. Ἐὰν πάλιν δὲν ὑπάρχη καμμία σχέσις, καὶ τότε πάλιν ἔχομεν νὰ κερδίσωμεν, διότι μὲ τὴν σύγκρισιν τὴν ὁποίαν κάμνομεν, θὰ ἀποδειχθῆ ποία ἀπὸ τὰς δύο διδασκαλίας εἶναι ἡ καλυτέρα. Καὶ εἰς τὰς δύο λοιπὸν περιπτώσεις ἡ ψυχή μας ἔχει νὰ ὡφεληθῆ.

Καὶ προσθέτει τὴν παρομοίωσιν: Τὸ δένδρον λαμβάνει ἀξίαν, ὅταν παράγῃ ὡραίους καρπούς ἀλλὰ καὶ τὰ φύλλα ὅμως ποὺ κινοῦνται εἰς τοὺς κλάδους, προσδίδουν κάποια ὡραιότητα. Παρόμοια καὶ ἡ ψυχὴ διὰ τὴν ὁποίαν ἐνδιαφερόμεθα, ἔχει ὡς πρῶτον ὡραῖον καρπὸν τὴν ἀλήθειαν ποὺ περιέχεται εἰς τὴν 'Αγίαν Γραφήν' ἀλλὰ δίδει ὅμως εἰς αὐτὴν χάριν καὶ ἡ ὡραιότης τῆς ἐξωχριστιανικῆς, τῆς θύραθεν, σοφίας, ἡ ὁποία ὁμοιάζει μὲ τὰ φύλλα τοῦ δένδρου ποὺ δίδουν εἰς αὐτὸ τὴν ὡραιότητα.

Έπομένως, τὰ μαθήματα τῶν διδασκάλων, ποὺ εὐρίσκονται ἔξω ἀπὸ τὸν Χριστιανισμόν, δηλαδὴ τὰ ἔργα τῶν ἀρχαίων Ἑλλήνων συγγραφέων, δὲν εἶναι ἄχρηστα διὰ τὰς χριστιανικὰς ψυχάς. Πρέπει νὰ τὰ ἀναγινώσκωμεν.

2.—'Αλλὰ ἀπὸ τὰ ἔργα αὐτὰ τῶν ἐθνικῶν συγγραφέων ποῖα πρέπει νὰ ἀναγινώσκωμεν ἡ καλύτερα ποῖα πρέπει νὰ προσέχωμεν;

"Όταν ἀναγινώσκωμεν, λέγει, τὰ συγγράμματα τῶν ποιητῶν: «μὴ πᾶσιν ἐφεξῆς προσέχειν τὸν νοῦν», ἀλλὰ πρέπει νὰ δίδωμεν προσοχὴν μόνον εἰς τὰ σημεῖα ἐκεῖνα τὰ ὁποῖα κάμνουν λόγον διὰ τοὺς ἀγαθοὺς ἄνδρας, τὰ ὁποῖα ἀναφέρονται εἰς καλὰς ἰδέας καὶ νὰ προσπαθοῦμεν ὅσον ἡμποροῦμεν νὰ γίνωμεν μιμηταὶ αὐτῶν. "Όταν δὲ

«ἐπὶ μοχθηρούς ἄνδρας ἔλθωσι», τότε δὲν πρέπει νὰ τοὺς προσέχωμεν καθόλου.

Εἰς τὴν περίπτωσιν αὐτὴν πρέπει νὰ κλείωμεν τὰ αὐτιά μας καὶ νὰ μιμούμεθα τὸν 'Οδυσσέα, ὁ ὁποῖος, ὅπως μᾶς λέγουν αὐτοὶ οἱ ἴδιοι οἱ ποιηταί, ἔφρασσε τὰ αὐτιά του διὰ νὰ μὴ σαγηνευθῆ ἀπὸ τὸ ἄσμα τῶν Σειρήνων. Διότι «ἡ πρὸς τοὺς φαύλους τῶν λόγων συνήθεια, ὁδός τίς ἐστιν ἐπὶ τὰ πράγματα».

Διὰ τοῦτο λοιπὸν ἡμεῖς πρέπει νὰ προσέχωμεν καὶ νὰ προφυλάττωμεν τὴν ψυχήν μας, μήπως μὲ τὴν γλυκύτητα ποὺ ἔχουν τὰ λόγια παρασυρθῶμεν εἰς τὸ κακόν, «ὤσπερ οἱ τὰ δηλητήρια μετὰ τοῦ μέλιτος προσιέμενοι». Καὶ δὲν θὰ ἐπαινέσωμεν ἐπομένως τοὺς ποιητάς, ὅταν ὑβρίζουν, οὔτε ὅταν ὁρίζουν, ὅτι ἡ εὐτυχία ὑπάρχει εἰς τὰ πλούσια τραπέζια. Καὶ δὲν θὰ τοὺς δώσωμεν ἀπολύτως καμμίαν προσοχήν, ὅταν ἀσχολοῦνται μὲ τοὺς θεούς των καὶ τὰς μάχας των.

"Όταν πάλιν ἀναγινώσκωμεν τούς ρήτορας, δὲν θὰ τούς ἀκολουθήσωμεν είς την δεξιοτεχνίαν, πού ἔχουν νὰ λέγουν ψεύματα. Διότι ήμεῖς οἱ Χριστιανοὶ οὔτε εἰς τὰ δικαστήρια, ούτε είς τὰς ἄλλας μας συναναστροφάς ἐπιτρέπεται νὰ ψευδώμεθα. Θὰ τούς προσέξωμεν μόνον είς τὰ σημεῖα ἐκεῖνα, εἰς τὰ όποῖα ἐπαινοῦν τὴν ἀρετὴν ἢ καυτηριάζουν τὴν κακίαν. Θὰ μιμηθῶμεν ἐδῶ τὰς μελίσσας, αἱ ὁποῖαι ούτε πηγαίνουν είς όλα τὰ ἄνθη κατά τὸν ἴδιον τρόπον, οὔτε πάλιν είς ὄσα άνθη πετάξουν «ὅλα φέρειν ἐπιχειροῦσιν», ἀλλὰ περιορίζονται νὰ λάβουν μόνον ἐκεῖνο, τὸ ὁποῖον είναι χρήσιμον καὶ δὲν ἐκμυζοῦν άπὸ τὰ ἄνθη καὶ τὸ δηλητήριον.

Τὸ παράδειγμα αὐτὸ πρέπει νὰ τὸ ἐφαρμόσωμεν καὶ ἡμεῖς εἰς τὴν μελέτην μας καὶ νὰ κάμνωμεν κτῆμά μας ἀπὸ τὰς ἰδέας ποὺ ἀ ν απ τ ὑ σ σ ο ν τ α ι εἰς τὰ ἔργα τῶν ἀρχαίων Ἑλλήνων συγγραφέων, μόνον «ὅσον οἰκεῖον ἡμῖν καὶ συγγενὲς τῷ ἀληθεία», δηλαδὴ νὰ λαμβάνωμεν μόνον ὅσα σχετίζονται μὲ τὴν ἀρετὴν καὶ τὰ ἄλλα νὰ τὰ παραλείπωμεν.

Καὶ ὅπως, ὅταν κόπτωμεν τὸ τρι-

αντάφυλλον ἀπὸ τὴν τριανταφυλλιὰ παραμερίζομεν ἀπὸ τὰ ἀγκάθιά της, ἔτσι πρέπει νὰ κάμνωμεν καὶ εἰς τὰ συγγράμματα τῶν Ἑλλήνων, νὰ λαμβάνωμεν μόνον ὅ,τι εἶναι χρήσιμον καὶ νὰ ἀποφεύγωμεν τὸ βλαβερόν. Καὶ «καθάπερ τῆς ροδωνιᾶς τοῦ ἄνθους δρεψάμενοι τὰς ἀκάνθας ἐκκλίνομεν, οὕτω καὶ ἐπὶ τῶν τοιούτων λόγων, ὅσον χρήσιμον καρπωσάμενοι, τὸ βλαβερὸν φυλαξώμεθα».

"Επειτα, έκτὸς ἀπὸ τὰς καλὰς ἰδέας τῶν συγγραφέων, πρέπει νὰ προσέχωμεν, τονίζει ὁ μέγας Βασίλειος, καὶ τὰς σπουδαίων ἀνδρῶν, αἱ ὁποῖαι περιλαμβάνονται εἰς τὰ συγγράμματα τῶν ποιητῶν καὶ τῶν ἄλλων συγγραφέων, καὶ αἱ ὁποῖαι ἐπίσης μᾶς ἀφελοῦν.

Τοιαύται σπουδαΐαι πράξεις είναι ἐπὶ παραδείγματι ἡ συμπεριφορά του Περικλέους, ὁ ὁποῖος ήκουε άδιαμαρτύρητα όλην την ήμέραν ένα ἄνθρωπον τῆς ἀγορᾶς πού τὸν ὕβριζε καὶ τὸν ὁποῖον, ὅταν ἐνύκτωσε, συνώδευσε μὲ τὸ φανάρι είς τὸ σπίτι του, διὰ νὰ μὴ πέση καθ' όδόν. Έπίσης ή συμπεριφορά τοῦ Εὐκλείδου, ὁ ὁποῖος ώρκίσθη νὰ ἐξευμενίση τὸν διώκτην του. Καθώς καὶ ή πράξις τοῦ Σωκράτους, ὁ ὁποῖος δὲν ἔφερε καμμίαν άντίστασιν έναντίον τοῦ άνθρώπου ἐκείνου, ποὺ τὸν ἐκτύπα είς τὸ πρόσωπον.

#### Νέοι Συνδρομηταὶ

Εὐγενεῖ φοοντίδι τῶν κατωτέρω φίλων καὶ συνεργατῶν τοῦ «'Ορθοδόξου Παρατηρητοῦ», ἐνεγράφη εἰς τὸ περιοδικόν μας ἐσχάτως ὁ ἔναντι ἑκάστου ὀνόματος σημειούμενος ἀριθμὸς νέων συνδρομητῶν:

|   | Θεοφ. Έπίσκοπος Ναζιανζοῦ | ×.  |
|---|---------------------------|-----|
| I | εζεχιήλ                   | 24  |
|   | Συμεών 'Αναγνωσταρᾶς      | 18  |
|   | Κα Μαρία Μυλωνᾶ           | 13  |
|   | Αίδ. 'Α. Μαυφομαφᾶς       | 8   |
|   | Αίδ. Ναούμ Νιτσιώτης      | 7   |
|   | Αίδ. 'Α. Τσάμπηρας        | 6   |
|   | Αίδ. Γ. Ίωαννίδης         | 4   |
|   | Αίδ. Γ. Μυστακίδης        | 4   |
|   | Αίδ. Γ. Ζογανᾶς           | 2   |
|   | Ή Διεύθυνοις ἀπευθύνει π  | oòc |

Ή Διεύθυνσις ἀπευθύνει πρὸς πάντας ἐγκαρδίους εὐχαριστίας διὰ τὴν πολύτιμον συνεργασίαν των. Τὰ παραδείγματα αὐτὰ συμφωνοῦν σχεδόν, τὰ μὲν δύο πρῶτα μὲ τὸ εὐαγγελικὸν παράγγελμα, τὸ ὁποῖον λέγει νὰ ὑπομένωμεν τοὺς διώκτας μας καὶ νὰ προσευχώμεθα ὑπὲρ αὐτῶν καὶ τὸ τρίτον ὁμοιάζει μὲ ἐκεῖνο ποὺ λέγει ὁ Κύριος, «ὅστις σε ραπίσει ἐπὶ τὴν δεξιὰν σιαγόνα, στρέψον αὐτῷ καὶ τὴν ἄλλην».

Προγυμνάζουν λοιπὸν καὶ προπαιδεύουν τὰ παραδείγματα αὐτὰ τὸν Χριστιανόν, ὥστε νὰ μὴ δυσπιστῆ πρὸς ἐκεῖνα, τὰ ὁποῖα λέγει τὸ Εὐαγγέλιον, ὅτι εῖναι δῆθεν ἀδύνατα' «ὡς ὅ γε ἐν τούτοις προπαιδευθεὶς οὐκ ἔτ' ἄν ἐκείνοις ὡς ἀδυνάτοις διαπιστήσειεν».

"Ολα αὐτά, καὶ αἱ καλαὶ ἰδέαι καὶ αἱ σπουδαῖαι πράξεις ποὺ περιλαμβάνονται εἰς τὰ ἀρχαῖα Ἑλληνικὰ ἔργα, διδάσκουν ἀρετήν. Καὶ τὸ μόνον, ἀληθινά, ἀπὸ τὰ πράγματα τοῦ κόσμου, τὸ ὁποῖον δὲν δύναται νὰ μᾶς ἀφαιρεθῆ, εἶναι ἡ ἀρετή, ἡ ὁποία παραμένει κοντά μας καὶ ἐφ' ὅσον εὑρισκόμεθα εἰς τὴν ζωὴν ἐδῶ καὶ ὅταν ἀποθάνωμεν. «Μόνη κτημάτων ἡ ἀρετἡ ἀναφαίρετον, καὶ ζῶντι καὶ τελευτήσαντι παραμένουσα».

Αύταὶ εἶναι αἱ γνῶμαι τοῦ Μεγάλου Βασιλείου σχετικῶς μὲ τὰ ἀρχαῖα 'Ελληνικὰ Γράμματα, ποὺ ἀναπτύσσονται εἰς τὸ ἔργον του: «Πρὸς τοὺς νέους ὅπως ἄν ἐξ 'Ελληνικῶν ἀφελοῖντο λόγων».

Τὰ ἀρχαῖα 'Ελληνικὰ ἔργα, διδάσκει, πρέπει νὰ μελετῶνται. Αἱ
ἱδέαι των ποὺ ἐξυμνοῦν τὴν ἀρετὴν πρέπει νὰ σπουδάζωνται καὶ αἱ
σπουδαῖαι πράξεις των πρέπει νὰ
μᾶς εὑρίσκουν μιμητάς. "Ετσι συμδάλλουν τὰ 'Ελληνικὰ Γράμματα
διὰ νὰ γνωρίσωμεν καλύτερα τὴν
'Αγίαν Γραφὴν καὶ διὰ νὰ ἐπιτύχωμεν τὴν μέλλουσαν ζωήν, ἡ ὀποία ἀποτελεῖ καὶ τὸν μοναδικὸν
σκοπὸν τοῦ Χριστιανοῦ.

"Ο συνδυασμός αὐτός ἔγινε ἡ βάσσις ἐπὶ τῆς ὁποίας ἡνώθησαν ἀρμονικὰ ὁ Χριστιανισμός καὶ ἡ ἀρχαία Ἑλληνικὴ σοφία. Καὶ ἡνωμένοι μέχρι σήμερον βαδίζουν τὸν ὁρόμον τοῦ Καλοῦ καὶ τοῦ 'Ωραίου.

#### H NHSTEIA

#### Τοῦ ᾿Αρχιμ. ΙΩΑΚΕΙΜ ΠΑΠΑΧΡΗΣΤΟΥ

Ή περίοδος πού παρασκευάζει τοὺς Χριστιανοὺς διὰ τὰ πάθη καὶ τὴν ἀνάστασιν τοῦ Κυρίου ἀνομάσθη Μεγάλα Τεσσαρακοστή, ἰδιαίτερον δὲ χαρακτῆρα καὶ χρωματισμὸν εἰς τὴν περίοδον αὐτὴν δίδει ἡ ν η σ τ ε ί α.

'Εὰν ὑπάρχῃ ἐκκλησιαστικὸς θεσμός, ὁ ὁποῖος κατηγορήθη καὶ κατηγορεῖται ὡς παράλογος καταδίκη τοῦ σώματος, ὡς θεσμὸς ἀπηρχαιωμένος καὶ ὡς ὑπερβολικὴ ἀπαίτησις τῆς 'Εκκλησίας, ὁ θεσμὸς αὐτὸς εἶναι ἡ νηστεία.

'Αλλά τὴν νηστείαν δὲν ἐπιβάλλει μόνον ή Ἐκκλησία, καὶ ή ἰατρική ἐπιστήμη ἐπιβάλλει τὴν νηστείαν μὲ κῦρος καὶ αὐθεντίαν. Κατά τὰ τελευταῖα δὲ ἔτη ἡ ἰατρική ἐπιστήμη ἔδωκε πολλήν σημασίαν είς τὰ καρδιακά, πρὸ πάντων, ζητήματα, καὶ ἀπαιτεῖ ἀπαραιτήτως νηστείαν καὶ μάλιστα τὴν ίδίαν νηστείαν πού δρίζει ή θρησκεία διὰ τοὺς ὑγιεῖς. Ἡ βιολογία ἐπίσης φωνάζει: Ἡ νηστεία είναι ἀποτοξίνωσις τοῦ ὀργανισμού, είναι καθορισμός τῆς μηχανης ἀπὸ τὴν σκουριὰ καὶ τὴν στάκτην πού δημιουργούν τὰ κρέατα καὶ αἱ ζωϊκαὶ οὐσίαι. Εἶναι ἀνάπαυσις καὶ ξεκούρασις τοῦ ὀργανι-

Έν τούτοις, δὲν κατηγοροῦν τὴν ἐατρικὴν ἐπιστήμην διὰ τὴν ἀπαίτησίν της αὐτήν. Πρέπει δὲ νὰ ὑπενθυμίσωμεν εἰς τοὺς ἐπικριτὰς καὶ κἄποιαν ἄλλην νηστείαν, πολὺ αὐστηροτέραν, τὴν νηστείαν ποὺ ἐπιβάλλει ἡ ... μόδα.

Καὶ δὲν εἶναι σπάνιαι αἱ περιπτώσεις κατὰ τὰς ὁποίας ἡ νηστεία αὐτὴ κατέστρεψε τὴν ὑγείαν καὶ ὡδήγησε καὶ εἶς τὸν τάφον. Τί ἄρά γε θὰ ἤκουεν ἡ Ἐκκλησία, ἐὰν ἐζήτει νὰ ἐπιβάλλῃ τοιαύτην ἐπιβλαβῆ νηστείαν διὰ τὴν ὑγείαν;

Διὰ τὴν νηστείαν ὁ Κύριος παραγγέλλει: «"Οταν νηστεύητε, μὴ γίνεσθε ἄσπερ οἱ ὑποκριταὶ σκυθρωποί...» "Οποιος ἀκούει τὰ λόγια αὐτὰ τοῦ Κυρίου πείθεται, ὅτι

ό Κύριος όρίζει τὴν νηστείαν ὡς θεσμόν, ώς ἐντολήν. Ἐπίσης είς την ἐπὶ τοῦ ὄρους ὁμιλίαν Του συνέδεσε τὴν νηστείαν μὲ τὴν προσευχήν καὶ τὴν ἐλεημοσύνην. Τὸ δὲ παράδειγμά Του, ὅτι ἐνήστευσε τεσσαράκοντα ήμέρας, καὶ τὸ παράδειγμα τῶν 'Αγίων 'Αποστόλων καὶ τῶν πρώτων Χριστιανῶν, οὐδεμίαν ἀμφιβολίαν ἀφίνουν, ὅτι ὁ Κύριος δρίζει την νηστείαν ώς έντολήν είς τοὺς ὀπαδούς Αὐτοῦ. Παρ' δλα ταθτα, ε**ἶναι ἄξιον** προσοχῆς, ότι ή τόσον φιλανθρωπική θρησκεία του Χριστού οὐδέποτε ἐπέβαλε τὴν νηστείαν ὡς ἐντολήν, ἡ όποία δὲν ἐπιδέχεται ἐξαίρεσιν. Έξαρτῷ δὲ τὴν νηστείαν ἀπὸ τὴν σωματικήν του χριστιανού άντο-

Διὰ τοῦτο ἐνωρίτατα ἡ Ἐκκλησία διὰ τοῦ Κανόνος τῶν 'Αγίων 'Αποστόλων ἐπαναλαμβάνει μὲν τὸν περὶ νηστείας νόμον διὰ τὴν Μεγάλην Τεσσαρακοστήν, ἀλλὰ προσθέτει ἀμέσως: «ἐκτὸς εὶ μὴ δι' ἀσθένειαν σωματικὴν ἐμποδίζοιτο». 'Ακόμη οἱ "Αγιοι Πατέρες ἐπίσης τονίζουσιν: «μὴ καταφρόνει τῶν ἐσθιόντων διὰ τὴν τῶν σωμάτων ἀσθένειαν».

Ή νηστεία τῆς Μ. Τεσσαρακοστῆς εἶναι μία αἰσθητὴ προετοιμασία εἰς τὰ πάθη καὶ τὴν ᾿Ανάστασιν τοῦ Κυρίου. Πρέπει νὰ αἰσθανθῆ ὁ Χριστιανός, ὅτι ὁ Κύριος ἀπαρνήθηκε κάθε δικαίωμά Του ἐπὶ τῆς εὐχαρίστου καὶ ἀκόπου ζωῆς, ὅτι ἔπαθε, ἐσήκωσε βαρὺν σταυρόν, ἀπέθανε καρφωμένος διὰ νὰ

μᾶς χαρίση σωτηρίαν. Δὲν νομίζετε λοιπόν, ὅτι διὰ ταῦτα εἶναι ἀνάγκη ἐπιτακτικὴ καὶ ἀπόλυτος νὰ ἔχωμεν αὐταπάρνησιν, νὰ σηκώσωμεν τὸν σταυρὸν τοῦ καθήκοντος καὶ τῆς ἀρετῆς, ποὺ ἀναβιβάζει εἰς πνευματικὴν ἀνάστασιν;

'Εὰν λοιπὸν διὰ τῆς νηστείας υπενθυμίζωμεν εἰς τὸν ἑαυτόν μας νὰ σηκώσωμεν σταυρόν, δὲν εἶναι συμφέρον καὶ σύμφωνον μὲ τὸν σκοπὸν τῆς ζωῆς τοῦ Χριστιανοῦ;

Ζώμεν εἰς μίαν κατάστασιν φόβου καὶ συγχύσεως, ὁ ἄνθρωπος σήμερον μὲ τὰ μίση καὶ τὴν ἀθλιότητά του είναι ὁ χειρότερος έχθρὸς τοῦ ξαυτοῦ του. Τὸ μόνον φάρμακον και ή έλπις είναι ή θρησκεία τοῦ Χριστοῦ. Σήμερον πλέομεν εἰς τὸ πέλαγος τῆς νηστείας. ΕΙναι εὐτυχής ἐκεῖνος, ὁ ὁποῖος θὰ εἰπῆ είς έαυτόν...«ἐφύλαξα τὴν νηστείαν κατά δύναμιν». 'Αλλά εὐτυχέστερος είναι έκείνος, πού θά είπη έν συνειδήσει...«έγώ μαζύ με τό γράμμα, ἐτήρησα καὶ τὸ πνεθμα της νηστείας. Είχει συνηθίσει νὰ πίνω, τὸ ἔκοψα, νὰ καπνίζω ὑπερβολικά, τὸ περιώρισα. Συνήθιζα νὰ δρκίζωμαι μὲ τὸ παραμικρόν, νὰ βλασφημῶ, νὰ ἐξάπτωμαι, νὰ χαρτοπαίζω, νά...νά...νά...άλλὰ κατώρθωσα νὰ κυριεύσω καὶ ύποτάξω στη θέλησί μου τὰ πάθη μου, άλλὰ καὶ κάτι περισσότερον, μὲ τὴν χάρι τοῦ Θεοῦ, ἔμαθα πὼς νὰ ἀγαπῶ, πὼς νὰ ἐλεῶ καὶ νὰ προσφέρω τὸ δολλάριόν μου διὰ τὸ κοινὸν καλόν».

Ή καλωσύνη εΐναι λιμήν, πρὸς τὸν ὁποῖον κἄθε ἐνέργειά μας πρέπει νὰ κατευθύνεται. Ύπεράνω τῆς νηστείας ἴσταται ἡ πρὸς τὸν πλησίον ἀγάπη.

#### TO TAMA TOY KANAPH

Μεσάνυχτα ὁ πυρπολητὴς ἐγύρισε καὶ πήδησε ἀπ' τὸ γρήγορο καῖκι πιστός, νὰ φέρη μὲ τὰ πόδια ὁλόγυμνα στὴν ἐκκλησιὰ τὸ τάμα γιὰ τὴ νίκη.

Τὸ χέρι, ποὺ ἄτρεμο ἔσπειρε τὸ θάνατο μὲ τὸ δαυλὸ — τὸ φοβερὸ τὸ χέρι — τώρα ταπεινωμένο καὶ τρεμάμενο στὴν Παναγιὰ ἀνάφτει ἔν' ἀγιοκέρι.

ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΔΡΟΣΙΝΗΣ

#### ΑΠΟΨΕΙΣ ΚΑΙ ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ

#### Η ΑΓΙΑ ΤΕΣΣΑΡΑΚΟΣΤΗ

ΓΦΘΑΣΑΜΕΝ καὶ πάλιν, διὰ τῆς χάριτος τοῦ Θεοῦ, είς την Μεγάλην Τεσσαρακοστήν. Είναι ή ώραιοτέρα και κατανυκτικωτέρα περίοδος του ἐκκλησιαστικοῦ ἔτους. Κατ' αὐτὴν παρασκευαζόμεθα πνευματικώς παρά τῆς 'Αγίας ἡμών 'Εκκλησίας πρὸς οίκείωσιν τῆς χάριτος τοῦ ἀπολυτρωτικοῦ θανάτου τοῦ Σωτήρος ήμῶν Χριστοῦ. "Ας ἀσκήσωμεν, λοιπόν, κατ' αὐτὴν ἐντονώτερον παρά ποτε τὰς ἀρετὰς τῆς έγκρατείας, της προσευχής και της μετανοίας ώς δπλα ἀποτελεσματικά κατά τῶν παθῶν τῆς άμαρτίας καὶ τῶν μεθοδειῶν τοῦ ἐχθροῦ τῆς σωτηρίας ἡμῶν. 'Ο ἱερὸς ψαλμωδὸς μᾶς προσκαλεῖ: «Τὸ στάδιον τῶν ἀρετῶν ἠνέωκται οἱ βουλόμενοι ἀθλῆσαι εἰσέλθετε...» "Ας εἰσέλθωμεν ὅλοι εἰς τὸν καλὸν αὐτὸν ἀγῶνα, τὸν ὁποῖον ἀναμένει ὁ στέφανος τοῦ θριάμβου καὶ τῆς ᾿Αναστάσεως. Τότε μόνον θὰ αἰσθανθῶμεν τὴν δύναμιν τῆς ἀναγεννήσεως τῶν άγίων αὐτῶν ἡμερῶν, αἱ ὁποῖαι, διὰ τὴν ἰδικήν μας ἀμέλειαν καὶ ἀδιαφορίαν, κινδυνεύουν νὰ χάσουν τὸ νόημά των καὶ νὰ καταντήσουν, ὅπως τόσα ἄλλα, τύπος άκατάληπτος καὶ ἀνωφελής.

#### ΤΟ ΣΥΝΘΗΜΑ ΤΟΥ ΕΟΡΤΑΣΜΟΥ

25η ΜΑΡΤΙΟΥ εἶναι συνδεδεμένη μὲ δύο ἀπὸ τὰ μεγαλύτερα καὶ ώραιότερα γεγονότα τῆς ίστορίας μας. 'Εορτάζομεν κατ' αὐτὴν τὸν Εὐαγγελισμόν τῆς Παναχράντου Μαρίας, ὁ ὁποῖος ἀπετέλεσε τὸ προμήνυμα τῆς ἐλευθερίας τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τὰ δεσμά τῆς ἄμαρτίας. 'Εορτάζομεν δὲ καὶ τὴν ἐπέτειον τῆς Ἐπαναστάσεως τοῦ 1821, διὰ τῆς ὁποίας τὸ Έλληνικόν "Εθνος ἐπανεῦρε τὴν ἀνεξαρτησίαν του μετά σκληράν δουλείαν τεσσάρων αἰώνων. Καὶ δ διπλούς αὐτὸς ἑορτασμὸς μᾶς μεταφέρει πλησιέστερον πρός μίαν καὶ τὴν αὐτὴν ἀλήθειαν, ὅτι δηλαδὴ κύριος καὶ μοναδικός παράγων τῆς ἐλευθερίας καὶ είς τὰς δύο περιπτώσεις ὑπῆρξεν ἡ ἀκράδαντος πίστις έπὶ τὴν πανσθενουργόν θείαν δύναμιν. Καὶ δὲν ήτο δυνατόν νὰ ἔχη ἄλλως, διότι, ὡς ϐεβαιοῖ ὁ λόγος τοῦ Θεοῦ, «ἐὰν ὁ Υίὸς ὑμᾶς ἐλευθερώση, ὄντως ἐλεύθεροι ἔσεσθε» (Ἰωάν. 8, 36). Αὐτὴ ἡ σταθερὰ καὶ άκλόνητος πίστις ας αποτελέση τὸ σύνθημα τοῦ έορτασμού κατά τὸ παρὸν ἔτος.

\* \* \*

#### ΠΑΡΑΠΟΙΗΣΙΣ ΤΗΣ ΑΛΗΘΕΙΑΣ

ΟΠΩΣ φαίνεται ἀπὸ κριτικὰς δημοσιευμένας εἰς τὸν ᾿Αγγλόφωνον καὶ τὸν ἹΕλληνικὸν τύπον, ἐπροκάλεσε γενικὴν ἀποδοκιμασίαν τὸ προσφάτως ἐλθὸν εἰς τὸ φῶς ἔργον τοῦ κ. Α. Σ. Σταυριανοῦ «GREECE», ἢ

\* \* \*

όπως θὰ ἔπρεπε νὰ ὀνομάζεται: «¿Εαμικὸς Διθύραμδος». Καὶ ητο έπόμενον, ἀφοῦ ἀποπειραται νὰ έξυμνήση τὸ πρόγραμμα, τὰς ἡμέρας καὶ τὰ κακουργήματα τοῦ Ἐαμισμοῦ ἐπὶ ἀνυπολογίστω ζημία τῶν έθνικῶν συμφερόντων καὶ τοῦ καλοῦ ὀνόματος τῆς δημοκρατικής Έλλάδος. "Οσοι έζησαν τὰ γεγονότα, μὲ τὰ ὁποῖα ἀσχολεῖται ὁ συγγραφεύς τοῦ ἔργου τούτου καταλαμβάνονται ἀπὸ ἀπογοήτευσιν διὰ τὴν παραποίησιν τῆς ἀληθείας, τὴν ἐπιπολαιότητα τῆς κρίσεως καὶ τὴν κακοποίησιν τῆς ἱστορίας. Τὸ ἔργον αὐτὸ δὲν τιμᾶ τὸν συγγραφέα του, βοηθὸν καθηγητήν είς τὸ περίφημον Νορθγουέστερν Γιουνιβέρσιτυ. Διότι, ἔργον τοῦ ἱστορικοῦ εἶναι ὄχι ἡ συσκότισις, άλλ' ή ευρεσις της άληθείας έν μέσω των περιστατικών καὶ τοῦ νοήματος, τὸ ὁποῖον κρύπτεται κάτω ἀπὸ τὰ φαινόμενα. Ο συγγραφεύς μας δὲν τὸ ἐπέτυχεν αὐτό. "Αν ὅμως ὁ κ. Σταυριανὸς εἶναι όντως θεράπων της ἐπιστήμης καὶ ὅχι τῶν παθῶν, όφείλει νὰ ἐπανορθώση τὸ σφάλμα του. "Ετσι μόνον θὰ ἐξαγνίση τὸ ὄνομά του, τὸ ὁποῖον ἀτυχῶς έσπίλωσε μὲ τὸ παρόν του πόνημα.

\* \* \*

#### ΘΕΡΜΑΙ ΕΥΧΑΡΙΣΤΙΑΙ

ΓΥΧΑΡΙΣΤΟΥΜΕΝ θερμῶς τὸ «Δελτίον Κήρυξ» τῆς Κοινότητος Kansas City, Mo., τὸ ὁποῖον ἀφιέρωσεν δλόκληρον τὸ κύριον ἄρθρον του τοῦ παρελθόντος μηνός είς τὸ περιοδικόν μας. Μετά σύντομον ανάπτυξιν τῆς ἀποστολῆς τοῦ «'Ορθοδόξου Παρατηρητοῦ» καὶ τῆς ἀφελείας ἐκ τῆς ἀναγνώσεώς του, συνιστά την έγγραφην είς αὐτὸ καὶ παρατηρεί: «Στὸ Κάνσας Σίτυ ἐνεγράφησαν 39 νέοι συνδρομηταὶ χάρις εἰς τὴν ἐνέργειαν τοῦ κ. Συμεών ᾿Αναγνωσταρᾶ. "Αν εἴμεθα πρὸ τῆς ἐνεργείας αὐτῆς 10 συνδρομηταὶ είναι ζήτημα. Καὶ ἔτσι σήμερον εἰς τὴν παροικίαν μας τὸ ἐπίσημον περιοδικὸν τῆς ᾿Αρχιεπισκοπῆς μας διαβάζεται σὲ λιγώτερα ἀπὸ πενῆντα σπίτια. Τί κρίμα!» 'Αλήθεια είναι κρίμα, προσθέτομεν. Καὶ ὅμως δπως ἔχει σήμερα ή κατάστασις, θὰ ἐχαρακτηρίζετο εὐλογία Θεοῦ, ἂν πενῆντα σπίτια σὲ κάθε Κοινότητά μας τὸ ἐδιάβαζαν. Γιατί, κατὰ μέσον ὅρον, δὲν τὸ διαβάζουν σὲ περισσότερα ἀπὸ πέντε! "Εχομεν τριακοσίας εἴκοσι Κοινότητας καὶ οἱ συνδρομηταὶ τοῦ περιοδικοῦ ἀνέρχονται μόλις εἰς 1600.

#### Η ΤΕΛΕΙΑ ΑΓΑΠΗ

ΟΤΑΝ, μετὰ τὴν τελευταίαν τραγωδίαν τῶν μεταλλείων Illinois, ἡ ὁποία ἐστοίχισε τὴν ζωὴν εἴκοσιν ἐργατῶν, ἀνεσκάφη μία ὑπόνομος, εὑρέθη παρὰ τὸ πτῶμα ἑνὸς μεταλλωρύχου γραμμένον ἐπάνω εἰς ἔνα κομμάτι χαρτὶ τὸ ἑξῆς σημείωμα: «Πρὸς τὴν σύζυγόν μου. Σὲ ἀγαπῶ. Σύντομα πηγαίνω νὰ εὔρω τὸν Ἰησοῦν. Τὸν ἀγαπῶ καὶ Ἐκεῖνον». ᾿Αποτελεῖ δεῖγμα περίφημον τοῦ χριστιανικοῦ ἡρωῖσμοῦ καὶ ἐπαναφέρει εἰς τὴν μνήμην τὸ θάρρος τῶν Χριστιανῶν Μαρτύρων. ᾿Αλήθεια, «ἡ τελεία ἀγάπη ἔξω βάλλει τὸν φόβον» (Α΄ Ἰωάννου 4, 18).

\* \* \*

ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΣΙΑ

#### Ο ΠΑΠΟΥΛΑΚΟΣ ΤΟΥ κ. ΚΩΣΤΗ ΜΠΑΣΤΙΑ

Ύπὸ τοῦ Σεβ. Άρχιεπισκόπου Κου Κου ΜΙΧΑΗΛ

Πρέπει νὰ εἴμεθα πολύ εὐγνώμονες πρὸς τὸν συγγραφέα αὐτοῦ τοῦ ἱστορήματος, ὅλοι μας, ὅσοι κληρικοί και λαϊκοί πονοθμεν την Έκκλησίαν μας καί την Πατρίδα και θέλομεν νὰ ἴδωμεν Ἐκκλησίαν ζωντανήν, στρατευομένην πράγματι, δύναμιν κραταιάν καὶ ρωμαλαίαν, ἀναγεννῶσαν, ἁγιάζουσαν, ρυθμίζουσαν την ζωήν της κοινωνίας, της οἰκογενείας, τοῦ ἀτόμου, διὰ τοῦ ἀγίου παραδείγματος καὶ τῆς ζωῆς τῶν ἐκπροσώπων της. Εὐγνώμονες, διότι ὁ συγγραφεύς μὲ τόσην ἐργατικότητα, ὑπομονήν, ἀλλὰ καὶ ἀγάπην πρὸς τὴν Ἐκκλησίαν καὶ τὸ πλήρωμά της κατέγινεν είς την συγγραφην τοῦ περισπουδάστου ίστοριογραφήματός του. Έχυσε φῶς ἱστορικὸν ἐπὶ τῆς προσωπικότητος τοῦ ἥρωός του. Ἐκαθάρισε καὶ διεχώρισε τὴν ἱστορικὴν ἀλήθειαν ἀπὸ τὴν στενόκαρδον ἀντίληψιν καὶ ἐκτίμησιν τῶν πραγμάτων καὶ τὴν δεισιδαιμονίαν. Καὶ μᾶς παρουσίασε τὸν Παπουλάκον όπως ήτο είς την πραγματικότητα, μέσα είς τὸ πλαίσιον τῆς 'Οθωνικῆς ἀντιλήψεως περὶ τῆς Έκκλησίας, των ἐκκλησιαστικών ταγών καὶ τῆς ἀποστολής τής χριστιανικής θρησκείας. Εύγνώμονες δὲ πρός τὸν συγγραφέα πολύ περισσότερον ἀκόμη, διότι τόσον ἐπικαίρως ἠσχολήθη μὲ τὸν Παπουλᾶκον, τὸν ἄνθρωπον αὐτὸν τοῦ Θεοῦ καὶ ἐνθουσιώδη κήρυκα τῶν εὐαγγελικῶν ἀληθειῶν. Τὴν φυσιογνωμίαν αὐτὴν τὴν ἀληθῶς ἀποστολικήν, ποὺ κατενόησε καὶ ήγάπησε τόσον τὸν Σωτῆρα, ὥστε νὰ λάβη τὴν ὄντως ήρωϊκὴν ἀπόφασιν ν' ἀπαρνηθή ὅλα τὰ κοσμικὰ ἀνεξαρτήτως, νὰ τὰ θεωρήση εἰλικρινῶς καὶ ἀληθῶς σκύβαλα καὶ περιτρίμματα καὶ νὰ παραδοθῆ μὲ ὅλην του την ψυχην και την καρδίαν, με όλας του τάς δυνάμεις σωματικάς και διανοητικάς είς τὸ ἀντικείμενον τῆς ἀγάπης του, τὸν πάντοτε ζῶντα καὶ ζωοποιούντα Ίησούν Χριστόν.

Τίποτε δὲν συγκινεῖ καὶ δὲν ἠλεκτρίζει τοὺς ἀνθρώπους περισσότερον ἀπὸ τὸ παράδειγμα καὶ τὴν ζωήν. Εἰς ἀσυγκρίτως δὲ μεγαλείτερον βαθμὸν τὸ παράδειγμα έλκύει καὶ κινεῖ τὴν μίμησιν, ὅταν χρονικώς εύρίσκεται όχι μακράν ἀπὸ ἐκείνους, ποὺ τὸ πληροφορούνται. "Ετσι έξηγείται ή όμαδική πίστις καὶ αὐτοθυσία ὑπὲρ τῆς προσωπικότητος τοῦ Σωτῆρος Χριστοῦ, κατὰ τὰς πρώτας δεκαετηρίδας τῆς χριστιανικής μας ἐποχής. Μόλις πρὸ ὀλίγου είχεν άναληφθή ὁ σαρκωθείς Θεὸς εἰς τοὺς οὐρανούς. "Εναυλοι ήσαν οἱ λόγοι τῶν 'Αποστόλων του εἰς τάς ἀκοὰς τῶν πρώτων χριστιανῶν. Δὲν εἶχεν ἀκόμη ξηρανθή ή μελάνη διὰ τῆς ὁποίας ἔγραφε τὰς έπιστολάς του ὁ κολοσσὸς τῆς χριστιανικῆς πίστεως, ό οὐρανοβάμων Παῦλος. Εἰς τὰ στόματα ὅλων ἐκυκλοφόρουν τὰ ἀποστολικά του κατορθώματα, αί περιπέτειαι καὶ κακουχίαι του, ἀκόμη δὲ καὶ ἐπεισόδια διάφορα γνωστά εἰς ἐκείνους, ἄγνωστα δὲ εἰς ήμας τούς σημερινούς χριστιανούς, έκ της ζωής καί τῆς δράσεώς του. Καί, ὅταν, διὰ τοῦτο, οἱ χριστιανοὶ ἥρχισαν νὰ διώκωνται, μὲ ἐνθουσιασμὸν ἀκράτητον καὶ τὴν πίστιν τους ὡμολόγουν καὶ τὸν θάνατον έδέχοντο. 'Ωφέλησαν, όσον δὲν ἡμπορεῖ κανεὶς νὰ φαντασθή, οἱ διωγμοὶ τὴν Ἐκκλησίαν τοῦ Χριστοῦ τὸ μέγα κακὸν ὁ προνοητής φιλάνθρωπος Θεὸς τὸ μετέτρεψεν είς μέγιστον άγαθόν. Κατά τὸ γεγραμμένον: «Τοῖς ἀγαπῶσι τὸν Θεὸν πάντα συνεργεῖ εἰς άγαθόν». "Οπως ώφέλησαν την Έκκλησίαν της Έλλάδος οἱ διωγμοὶ ποὺ ὑπέστησαν ὁ Κοσμᾶς ὁ Αἰτωλός, ὁ Φλαμιᾶτος, ὁ Παπουλᾶκος, ὁ Ματθόπουλος καὶ ὁ Μακράκης. "Ισως ἄνευ αὐτῶν τῶν διωγμῶν ἡ Ἐκκλησία τῆς Ελλάδος θὰ ἦτο σήμερον πτῶμα νεκρόν και άποσυντεθειμένον. "Ισως, άλλὰ τί λέγομεν ἴσως, ἀναμφιβόλως ἄνευ αὐτῶν τῶν διωγμῶν δὲν θὰ εἴχομεν εἰς τὴν πατρίδα μας ὡρισμένας μεγάλας εὐλογίας ποὺ προσφέρουν ὑπηρεσίας ἀληθῶς άνεκτιμήτους είς δλόκληρον τὸ εὐσεδὲς ἔθνος μας.

Πόσον δίκαιον είχον οἱ πατέρες καὶ διδάσκαλοι τῆς Ἐκκλησίας μαζὶ μὲ τὸν ᾿Απόστολον Παῦλον νὰ τονίζουν ότι ὀφείλομεν νὰ εἴμεθα εὐγνώμονες πρὸς τὸν Θεόν, ὅχι μόνον διὰ τὰ εὐχάριστα, ἀλλὰ καὶ διὰ τὰ δυσάρεστα ἐπεισόδια καὶ γεγονότα τῆς ζωῆς μας! Νὰ εἴμεθα εὐγνώμονες, χωρὶς ὅμως νὰ τὰ προκαλώμεν ή νὰ παρακαλώμεν τὸν Θεὸν νὰ μᾶς ἐπισκεφθούν δυσάρεστα. Νὰ εἴμεθα εὐγνώμονες διότι μᾶς δίδεται ή εὐκαιρία νὰ δείξωμεν τὸν χριστιανικόν μας χαρακτήρα. Δηλαδή την ἀφοσίωσίν μας την δλόψυχον πρός τὸν Θεὸν καὶ τὴν ἀγάπην μας πρὸς τοὺς άνθρώπους. Αὐτὴ ῆτο ἡ νοοτροπία ὅλων τῶν ἀνθρώπων τοῦ Θεοῦ. Αὐτὴ ἦτο καὶ ἡ νοοτροπία τοῦ ἥρωος τοῦ βιβλίου τούτου, τοῦ ἀποστολικοῦ κατὰ τὴν ζωήν καὶ θρυλικοῦ κατὰ τὴν περιπετειώδη σταδιοδρομίαν Παπουλάκου.

Τὸν ἀνέγνωσα ἀκόμη πρὶν κυκλοφορήση εἰς τὸν θαυμάσιον καὶ κατὰ τὴν ἐξωτερικὴν ἐμφάνισίν του τόμον εἰς τὸν ὁποῖον ὁ εὐσεβὴς συγγραφεύς του τώρα μᾶς τὸν προσφέρει, εἰς τὸν ἡμερήσιον «Ἐθνικὸν Κήρυκα» εἰς τὸν ὁποῖον ἐδημοσιεύθη, ὡς γνωστόν, ὅπως καὶ εἰς τὴν «Βραδυνὴν» τῶν ᾿Αθηνῶν. Καὶ ἐδῶ δὲ εἰς τὴν ᾿Αμερικὴν προὐκάλεσε συγκίνησιν εὐρυτάτην ἡ δημοσίευσις τοῦ συναρπαστικοῦ τούτου ἱστορήματος. "Όπως ἐτόνιζον εἰς ἐπιστολήν μου πρὸς τὸν «Ἐθνικὸν Κήρυκα», ἄμα τῆ ἐνάρξει τῆς καθημερινῆς δημοσιεύσεως τοῦ ἱστορικοῦ τούτου διηγήματος, κυριολεκτικῶς διψοῦν οἱ ἄνθρωποι τοιούτων συγγραμμάτων ποὺ ἀποπνέουν ἀναγεννητικὴν ὁρμὴν καὶ βαθεῖαν πνευματικὴν ζωήν. ᾿Απόδειξις δὲ

## ADULT OF TOMORROW: MATURITY OR TRAGEDY?

The Greek Orthodox Church of America has today an untold number of young adults in its fold, or at least nominally so, who face the claims of religious responsibility as an adult. We might ask what is the nature of this religious responsibility? In over-simplified terms we suggest two prevalent alternatives.

For one thing, religious responsibility may be understood as a responsibility which has to do with the expression of mature love in every area of life. Nothing in human existence, human relations or human action would then be immune to the gospel of the resurrection of life.

In the second, religious responsibility is coordinate with other types of responsibility and separate from them. It is one more responsibility added to the many others such as emotional, social, economic and intellectual. Being in a separate category it can be cultivated or not, as one may choose, but in either case religion should stick to its own corner of the arena and not get embroiled in the struggles which torment the rest of the arena. The upholders of this view may say to the priest, for example, "Your business is religion. Our business is business, law, medicine or what not. We want you to preach the Gospel and we

By GEORGE CHAMIS

will attend to business and politics."

It is of the greatest significance that young adults must decide which of these two conceptions of religious responsibility shall prevail in our churches. In identifying with the church and seeking to carry one's share of its responsibility at a mature level, the individual is faced with many decisions as to his share of work, his share in giving, his attendance at services, his support of programs and policies and the like. To brush aside such details as secondary reveal an impoverished conception of the nature of adult responsibility. One of the most obvious and frequent temptations of the young adult lies here, namely, the temptation to accept passively the benefits and services of the church. but to let others carry the load and pay the price.

But there is another temptation which is more profound, and that is to interpret religious responsibility in a way which will permit the individual to shield himself from the more searching demands of God upon human life. And it will be seen that the second conception of religious responsibility which we mentioned lends itself remarkably well to unconscious

purposes of this kind. For if religion can be kept in a compartment to itself, then the demands of God upon the little area that is left resting under the label "spiritual" will not be grievous.

This, we believe, is the deeper temptation which faces those who arrive at the threshold of maturity in religion. It is the temptation to make religion his ally in shrinking back from the demands upon life which come to him out of the cosmic and eternal order and try to reach him through our church.

The leaders of our church in America, both clergy and laity, have steadily felt the need for more participation of youth in community affairs, for the church is the spiritual basin of the community, and is entrusted with the religious education of all of its members. It has been stated over and again by many of the older adults, that the hope of the future of our church lies with the youth of today. This is only partially true, for to be realistic one must recognize that the affairs of this world- church, school, business, state and practically everything else-are in the keeping of adults. Youth can be the hope of the future, to large degree, only as adults allow it. And in church after church there seems to be only a handful who determine the policies and execute their plans. Only when adults with a vision that is backed by positive, constructive, democratic action, and not mere

(Continued on page 23)

τρανή είναι τὸ πλῆθος τῶν ἐπιστολῶν ποὺ ἐστάλησαν ἀπὸ τοὺς ἀναγνώστας, ἐπὶ τῆ δημοσιεύσει τοῦ Παπουλάκου εἰς τὴν ὡς ἄνω ἐφημερίδα.

Δὲν εἶναι πράγματι πάρα πολὺ ἐνδιαφέρον καὶ παρήγορον τὸ φαινόμενον αὐτό; Δεκάδες μυθιστορημάτων κοσμικῆς φύσεως δημοσιεύονται εἰς τὰς ἐφημερίδας καὶ ἐδῶ καὶ ἐν τῆ πατρίδι μας. Δὲν νομίζομεν ὅμως ὅτι κανἐν ἀπὸ αὐτὰ προὐκάλεσε τὴν συγκίνησιν καὶ τὸ ζωηρότατον ἐνδιαφέρον, ποὺ ἐδημιούργησεν ὁ Παπουλᾶκος τοῦ κ. Κ. Μπαστιᾶ. Τώ-

ρα δὲ ποὺ κυκλοφορεῖ εἰς τόμον αὐτοτελῆ, εἴμεθα βέβαιοι ὅτι οἱ ἀναγνῶσταί του θὰ εἶναι πολὺ περισσότεροι ἀκόμη. Τὸ εὐχόμεθα ἐξ ὅλης μας τῆς ψυχῆς καὶ ἐκ βάθους καρδίας. Διότι θὰ ἀποκομίσουν πολὺ μεγάλην καὶ σημαντικὴν πνευματικὴν ἀφέλειαν. Καί, ὅταν θὰ φθάσουν εἰς τὸ τέλος, θὰ αἰσθανθοῦν τὴν λύπην τὴν ὁποίαν ἐδοκίμασεν ὁ γράφων τὰς γραμμὰς αὐτάς, ὅταν ἔληξεν ἡ δημοσίευσίς του ὡς ἀναγνώσματος καθημερινοῦ. Διότι τοῦ ἔλειψε μία μοναδικὴ καθημερινὴ πνευματικὴ ἀπόλαυσις.

### THE ORTHODOX CHURCH

#### II. THE CHURCH IS ONE

The Greek Church possesses the four marks indicated in the creed. The Church is ONE. It is certain that only one Church can be Christ's true Church because there is only one Lord from whom the Church originated; and there is only one truth that was taught by Christ. Our Savior did not found several Churches but only One.

The Orthodox theory's starting point is the conception that Jesus was the Messaiah and all that that implied. It is a historical fact that early in the beginning of His public teaching, our Lord selected some of His followers, taught them, gave them special powers, and finally, at His ascension, entrusted them with the sacred mission of disseminating His Gospel throughout the world. This was the first organization of the Church with Christ as its invisible Head. To this Church, Christ gave the ordinary means whereby man might be restored to his lost supernatural life. In addition to the sacrament of Baptism for rebirth in His Church, He instituted six other sacraments for the strengthening of the baptized Christian's supernatural life at every stage of his earthly existence: Holy Chrism, Holy Eucharist, Penance, Holy Orders, Matrimony (for sanctification of married life and the family), and Extreme Unction. The Sacraments use various material things as outward signs to convey grace to the reborn soul: bread, wine, water, and oil. In addition there are Sacramentals which bear some relations to the Sacraments, such as holy water, prayer, anointings, alms in the name of the Church, blessings of houses, candles, et cetera. The Sacramentals are means of actual grace to do good and to avoid evil; they are for the protection of soul and body and for the remission of sin. The effects of the Sacramentals are dependent entirely on the mercy of God regarding the prayers of the Church and the good dispositions of those who use them.

With Christ, the old order passed away and a new one was created. The Israel of the old days had been the congregation or ecclesia of the elect, for whom salvation was prepared. In the opinion of the disciples of Jesus the Messaiah, this place—the new Community which He had created—was now taken by His Disciples. This society, a society new and yet old, is normally spoken of as the *Ecclesia* or "Church" of God. This society was absolutely unique. There was only one Church, and there could be no more. This uniqueness was a necessary deduction from the unity of the God Head and the one method of salvation: "There is one body and one spirit, even as also ye are called in one hope of your calling; one Lord, one faith, one bap-

By the REV. S. M. SOPHOCLES

tism, one God and Father of all, who is over all, and through all, and in all." He is our peace. He broke down the wall of partition which separated Jew and Gentile and made two one. As the Church was thus unique, as there was one and could not be a second, so there can be no division nor disunion in it, according to the Orthodox theology. In support to this theory, there are four conclusive proofs, the four marks of Christ's true Church which the Orthodox Church possesses. It is One, Holy, Catholic, and Apostolic.

Christ is the Head of the Church, which is His Body. The characteristics or marks of he Church are presented to us in a series of metaphors, of which the most common is that of the Body. The Church is Christ's mystical Body. "For as in one body we have many members, but all the members have not the same office: so we, being many, are one body in Christ, and everyone members one of another." (Rom.12:4f) This conception of the "body" puts before us the idea of organism. It has differentiation of parts and organic life. Like the body, the Church consists of many parts and each of them has its own functions to perform. "The body is one and has many members." The well being of the whole depends upon each member fulfilling its proper function and caring not for its own interests but for those of the society. This metaphor of the body brings out another characteristic of the Church. While the Church is the body, its spiritual power comes to it from Christ. The life of the individual members depends upon the life in Christ. From Him, as from their source, flow forth spiritual blessings on all Christians who are joined with Him in a spiritual unity. It was Christ's will that His followers should form a religious society to receive the fruits of redemption transmitted by the Church as Christ's mystical body. Christ lives in the body built from the community of His faithful children, the Orthodox Church. The Church is a vast community built up of millions and millions of human beings; she is Christ's living Body. Everyone who belongs to this Church is a member of Christ's Body. "Know you not that you members are the temple of the Holy Ghost who is in you and whom you have from God; and you are not your own? For you are bought with a great price. Glorify and bear God in your body." (I Cor.6:19)

The Church is also spoken of as a building. It is built upon the foundation of the Apostles and prophets with Jesus as the Corner-stone. This metaphor conveys the idea of a well-ordered and designed building. The whole structure presented a plan, and each stone was fit for its place. This metaphor taught the spiritual significance of society. It forms a "holy temple in the Lord," "a habitalism of God in the Spirit."

Christ is the principal of the Church's external organization and visible unity. He is its Life-giver and its Leader. "For as the body is one and hath many members, and all the members of that one body, being many, are one body; so also is Christ."

There is only One Church of Christ. It is certain that Christ founded a visible organized society that He Himself established—the Church. This is certain because there is One Lord from whom the Church originated. Christ did not found many various Churches but only one. This is a fact, irrefutable, both historically and logically. The Orthodox Church originates in One Person and is concentrated round this One, the holiest, most perfect that ever trod this earth, the Son of God, who went to His death with the certain knowledge that His suffering would be the ransom for our sins.

The explanation for this palliative "One," as applied to the Orthodox Church, must be similar to that which is given to the terms "Holy" and "Catholic." It, like them, presents an ideal. When we say that the Church is "one," we mean that Christ our Lord intended it to be "one." As He intended it to be "Holy," it is our obligation to make it "One." This ideal must be before us at all times, for divisions soil the purity and the unity of the Church.

Our Savior foretold that there would be scandals, There was a great difference in character and temperament between the Christians in the East and those in the West. In the East there was more learning and greater devotion; philosophy and science were intensely cultivated; this is self-evident in the works of the great Fathers of the Eastern Church—in Athanasius, in Basil, Gregory of Nazianzus, and in St. John Chrysostom. In the West the point of view was more practical. The Fathers of the Church in the West wrote and preached about practical matters. Authority was of prime importance in the Church of the West, while individual freedom was the ideal of the Eastern Church. Emperor Leo the Isaurian, under the influence of Mohammedanism, condemned the veneration of Icons. St. John of Damascus, the great scholar and orator, came to the defense of the veneration of the images. Leo's order was also openly disobeyed by the Pope of Rome, who, as a reprisal, excommunicated the Emperor. As a result of this conflict, the two worlds were pushed further apart. The final break occurred as follows: Patriarch Photius, a man of great learning and culture, charged that the Roman Church had added a word to the Nicene Creed. This word was

'Filioque,' namely that the Holy Ghost proceeds from the Father and the Son. Photius maintained that it was the belief of the Greek Church that the Holy Spirit proceeds from the Father only. The Pope excommunicated the Patriarch. In the year 1043 Patriarch Michael Cerularius repeated the same charges against Pope Leo IX. Attempts were made to iron out the differences at Constantinople, but to no avail. The representatives of the Pope excommunicated the Patriarch and haughtily placed the excommunication on the altar of Sancta Sophia, the Cathedral of Greek Orthodoxy, declaring anathema to all Orthodox as they left. Thus came about the final break. And there has been no reunion to this day.

The two great divisions of the Christian world, the division of East and West, should at all times present before us the imperfections of the Church. To justify the Greek Church, we must hold that the real cause was the unjustifiable claims of the Bishop of Rome to jurisdiction over the East. There, no doubt, lies the guilt of the schism.

Other divisions regretably followed in the Western Church. National churches broke off, and religious sects multiplied. The ultimate cause was the unspiritual character and the immorality of the Papal Court. At present the Church, owing to the imperfection of mankind, is not what it should be. It is divided into a number of bodies. All these dissensions and schisms present a sad and painful picture. Besides the Orthodox Church, there are about three hundred greater or lesser sects, all calling themselves Christian and all claiming Christ as their own. Yet it is clear that Christ did not found three hundred kinds of religion but only one kind. How different the world would be, how many unhappy conflicts and dissensions would have been averted, and how much more successfully Christianity could defend itself against the dreadful deluge of atheism, if the unity of Christianity were not broken by divisions! The One, Holy, Catholic, and Apostolic Church of the Orthodox has remained the Church with the distinctive marks of Christ's Church. It nevertheless remains the duty of every Orthodox Christian to do all in his power to restore His unity and to create a united Church which will more properly represent the Apostolic ideal. To do so, we should begin by being loyal to the Orthodox religious society to which we belong. We should aim at making it fulfill adequately the ideal of a Christian Church by purity of life and by moral and spiritual power. It is our duty to break down the barriers between ourselves and other Christian bodies. When, therefore, we confess in the Creed our belief in "A" Church, we mean that Christ founded our society which was designed to be One World, embracing, holy in life, and preserving and teaching the faith which He delivered to the Apos-

#### OI XAIPETIΣMOI — SALUTATIONS

On Friday evenings of the Great Lent we shall hear in our Churches the Salutations, on the first four Fridays in portions and on the last Friday, the fifth in the series, the entire sequence, or GREAT SALUTATIONS, ΜΕΓΑΛΟΙ ΧΑΙΡΕΤΙΣΜΟΙ.

Lent means Springtime and  $X\alpha\hat{\iota}\rho\epsilon$  means, Rejoice! What a happy combination!

"Αγγελος Πρωτοστάτης.., begins the celebrant:
An Angel highest ranking
from heaven was commanded
to say to the God-bearer:
Rejoice thee!
And with the angelic greeting,

envisioning Thee as man, Lord, astounded he addressed her:

Hail thou, by whom gladness shall break forth, hail thou, through whom the curse shall vanish. Hail thou, who fallen Adam upraisest, hail thou, who Eve from tears redeemest. Hail height inaccessible to the intellect of man, hail depth incomprehensible, which eyes of angels cannot span.

Hail thou, who art exalted as the throne of a King, hail thou, who sustainest Him, Who doth sustain all. Hail thou, the star which to us the Sun dost herald, hail thou, abode of God's incarnation, hail thou, through whom is renewed all Creation, hail thou, by whom as a child is nursed the Creator; Hail Bride ever purest!

When did this all have its beginning? In the springtime of Christianity, the 6th or 7th century. Where? In a sheltered recess of the Golden Horn, that curving bay of the Bosphorous, which merges into the golden sunsets of Constantinople; and at the royal chapel there, the Church BΛΑΧΕΡΝΩΝ, shrine of saintly clerics and of Christian kings for a thousand years. But why such a service? Look up the Akathist Hymn in any religious encyclopaedia, or better still, have your minister tell you. Now, back to the service itself.

The Prayer after the Evening Meal, called the Little Apodeipnon, is read first; i.e., Trisagion; Psalm 50 (51 in English); Psalm 69, containing the verses,

Let all that seek Thee be joyful and glad in Thee;

then Psalm 152, with the meditation,

I remembered days of yore,

I meditated on all Thy works.

Show me, O Lord, the way;

Let Thy kind spirit lead me . . .

The Doxology follows in plain recitation, the Symbol of Faith, Πιστέυω . . .

By Rev. THEO. P. THEODORIDES

and the Praise to the Holy Virgin, "Axión ἐστιν ὡς ἀληθῶς . . .

Worthy it is in verity to call thee Blessed, who didst bear God, the Word.

The chanting starts with the Apolytikion (Processional rather than Dismissal Hymn, as it is too literally translated into English):

Τὸ προσταχθὲν μυστικῶς λαβών ἐν γνώσει.... When his command the angel had in mystic knowledge,

unto the home of Joseph sped he in all promptness,

and he spoke to the maiden innocent of wedlock: The Savior, Who maketh heaven to earth approach, dwelleth without a change within thyself;

Whom beholding in thee contained to be the servant of man,

I marvel and I cry to thee: Hail thou Bride ever purest!

Here now the Akathist begins on the evening of

the Great Salutations. We stand and hear: "Αγγελος Πρωτοστάτης..., then Βλέπουσα ή 'Αγία... (notice the alphabetical order A, B, etc., to  $\Omega$ ):

Beholding herself as a maiden, the Holy Virgin saith to Gabriel boldly: The strangeness of thine utterance Incredible to my heart appears; a birth without man's intervention how canst thou predict, saying, Alleluia!

Three Odes and three Epodes, or three Hail series and three Alleluia stanzas are used each Friday evening, making a total of six. Four Fridays complete the 24 letters of the Greek alphabet, with which each portion begins. On the fifth Friday, the whole Akathist will be intoned and the full Catabasia Canon sung.

What the Catabasia are we have already seen in our Christmas issue. Not that we did not know already. But it pays to learn the catabasia better. As the Akathist odes and epodes are called  $\Sigma TA\Sigma I\Sigma$ , plural  $\Sigma TA\Sigma EI\Sigma$ , i.e. Stations, the hymns sung between them were processionals, particularly in the Litany from the VLACHERNON Church, across the capital to the Cathedral of Saint Sophia, a procession instituted after several occasions for thanksgiving over deliverance from enemy invasion.

A felicitous combination was made, using the Salutations composed by Romanus the Methodist (7th century), author of the Christmas canon, a master of smooth rhythm and clear diction, together with

#### CHRIST AND THE YOUTH

The youth who came to Jesus asking, "Good Master, what shall I do to inherit eternal life?" displays to us a mingled character; for to have known the true Master. and passing by the pride of the Pharisees, and the self-opinion of the lawyers, and the vanity of the Scribes, to have made his request to the one true Master, this was praiseworthy; and again, to have shown himself so anxious to obtain eternal life. But this is what convicts him of inconsistency and want of harmony within himself: you call him Master, yet you will not do the part of disciples; you confess him good, vet you reject his gifts. And yet what hard thing was it that He asked of thee? Sell what thou hast, and give to the poor. Had he proposed to thee

work in the fields, or the perils of the merchantmen, or any of the other toilsome labours to which men submit in pursuit of gain, thou mightest well have been sad; but when he promises to make thee heir of eternal life in a way so easy, involving neither toil nor sweat. thou dost not rejoice at the easiness of salvation, but goest away sorrowful. What befell this young man, and others like him, resembles, to my thinking, the case of some traveller who, though longing to see a certain city, should, with toil and pain, accomplish the journey thither, and putting up at an inn inside the walls, should, through indolent dislike of exertion, render useles all his previous labour, and deprive himself of the sight of all the wonders of the place. Such are

they who willingly fulfil all the other commandments, but shrink from depriving themselves of their wealth. ST. Basil the Great



the sequence 'Aνοίξω τὸ στόμα μου, a composition of Joseph the Hymnographer, set to marked, marching measures, viz.

My lips shall be open laid
with grace of the Spirit filled;
and praise shall I utter forth
to the one Mother and Queen;
and I shall appear, in gladness celebrating,
delighting to sing of her
reports ever marvelous.

In a slightly varied rhythm follow the other brisk strophes:

Τούς σούς ύμνολόγους...
Thy singers of praise, O Holy Mother,
Thou living and bounteous spring,
a fellowship spiritual
render thou them and strengthen them;
and in thy radiance most divine
make them worthy of glory's crowns.

The last catabasia is panegyric in itself; it calls everyone to join in: "Απας γηγενής...

All ye sons of earth,
in spirit rejoice ye now,
holding your light aloft;
festive also let their rise
angelic beings' homage and loyalty;
at this most sacred festival
for her who bore our Lord;

let your voice sing: Hail, most Blessed Maiden thou Theotokos, all-pure Virgin evermore.

Beloved to all Greek Orthodox is the triumphant closing processional, sung antiphonally, either at the start or at the close of the service, as well as in unison on many other occasions, ecclesiastic or patriotic. It is, in a sense, the Marseillaise of Eastern Christendom, with a melody ringing down twelve centuries, athwart frontiers, across the bounding main, and over "footprints in the sands of time:" —  $T\hat{\eta}$  ὑπερμάχω στρατηγ $\hat{\omega}$  τὰ νικητήρια . . .

To thee, champion and defender, songs of victory, now redeemed of all trials, my thank-offerings thy dear city I attribute, All-gracious Mother But as having thou potency invincible from all dangers, I entreat thee, deliver me that I may call to thee:

Hail thou Bride ever purest.

No translation can do justice to the Greek original. Sense, sound, sentiment cannot be translated; least of all in a song of faith. So, open your Prayer Book,  $\Sigma$ ύνοψις or  $\Sigma$ υνέκδημος, Akathist Hymn (Greek and English, London ed.) or whatever you are fortunate enough to have of Orthodox poetry's treasures. Read it aloud, hum it, and best of all, let your heart and voice sing it. The sweetness of it will be angelic, the Grace coming upon you will be Divine.

#### BISHOP SCAIFE'S MESSAGE TO GREECE

We are glad to present our readers with the message which the Right Rev. Bishop Scaife of the Episcopalian Church sent to the people of Greece on the Voice of America broadcast, in gratitude to them for their hospitality shown him while he was visiting them.

\* \* \*

My dear Friends of Greece:

Ever since it was my high privilege to visit your beloved country to celebrate the 1900th commemoration of St. Paul's mission to Greece, I have wanted the opportunity to tell you how grateful I am for the repeated testimony of the warmth of your welcome to the pilgrims to your bright country.

The presence of so many young people, the taking part of everyone including the King and Queen in a national celebration proved to me a homogeneity which is unique in Europe: a Christian people stirring and active, indicating as it did, the life and force of your civilization and culture. Your real character was made clear in all its attractiveness. The merchant, the villager and the fisherman, the bright, clear outline of coastline and countryside, the limpid air and sky, the splendid sunrises and sunsets and the brilliant trees and vines—these things do not change. St. Paul knew and loved them, while his prophetic eye saw beyond the gleaming cities and shrines of the Christ of his day, to the triumph of the cross and the worship of the One Living God.

And so at this Christmas time when we rejoice in the birth of our adored Saviour, we remember that seven hundred million men, women and children celebrate the festival of Christ's birth all over the world. They are infecting half as many more with the blessing of Christmas. Living in every country under the sun, a billion people celebrate this day of days. All these have grown to admire the sunshine of Jesus' love. During these days of shadow and worry, He is meaning increasingly more to men because men are saying that He is the one to whom their hopes must cling. Because Jesus was born in Bethlehem of Judea in the days of Herod the King, a man can find his way in the darkness. He has something to live for, to work for and to die for. He can laugh at life and death, for didn't the Master say "Be not afraid of them that kill the body and after that have no more fear of what they can do"? He knows that life only begins here and reaches on into immortality. He knows that generosity is sweet and kindness is satisfying and that there is a power to love which is enduring. These things he knows because the word became flesh and dwelt among us and we beheld His glory—the glory as of the only begotten of the Father, full of grace and truth.

Such is Christmas, and the joy of it is centered in our churches everywhere. The weather is quite different here, now, than it was last summer when I worshipped with you in the Cathedral at Athens, in St. Dionysus the Areopagite, in St. Demetrius in Salonika, in the Cathedrals at Cavalla, Berea, Heraclion, at St. Paul's Shrine at St. Paul's Bay, and in many others. That was a holy experience I shall never forget.

Our faith and heritage transcend both time and distance. We shall, I know, hold one another in our hearts as we receive our Christmas Communion in joy and adoration. I shall remember you in my prayers and I ask you to remember me. My affectionate greetings to all of you. May God bless you most abundantly in every way, and in the midst of this troubled world, may we feel more than ever before, the blessed meaning of Em-manuel—God with us—that is our hope and salvation!

Lauriston L. Scaife

Bishop of the Diocese of Western N. Y.

#### MIRACLE

It is indeed a happy day, full of emotions is my heart, all nature calls on me to pray, my inner marvel to impart.

The golden sun is risen now out of a distant mountain peak, and I do wonder saying, how?

—The answer to this miracle I seek.

A thought comes then into my mind: God's wisdom it must surely be; my sinful eyes are too far behind the reason for it all to see.

He is the One Who made the sun, the sky, the trees, the birds that sing, the universe His hand does run; all miracles from Him do spring.

FOTOS LICHNOS

#### FOR THE RECORD

The Christmas issue of LIFE magazine carried an article by the British author Evelyn Waugh, distinguished for his unconcealed propagation of Catholic doctrine, which aroused the indignation of many members of our Church, both lay and clergy. Righteously concerned individuals protested the article by letters to the Editor of that publication, but unfortunately, none of these letters have been printed as yet. Copies of some of these letters have been sent to THE ORTHODOX OBSERVER. For the benefit of our readers, the letter of Reverend B. Ahladas is printed here that they may know how the author of that article distorted the truth.

January 18th, 1952

The LIFE Magazine 540 W. Michigan Ave. Chicago, Illinois

Dear Sirs:-

Mr. E. Waugh's article "The Plight of the Holy Places," in your issue of December 24, is appalling and it had no place in a publication of the prestige of LIFE. The author of the irreverent article, who is described as one of the most distinguished novelists of our time, is perhaps, well qualified to write "on bizarre burial customs in California," but he seems to be utterly unqualified to deal with religious objects and Church History.

Calling Holy Sepulchre, the holiest of the shrines of Christendom, a "Greek-Russian kiosk," the midnight call to prayer in the Church of the Holy Sepulchre "jungle war drum," the clergy of the Orthodox Church to be "crossly sectarian" and assorted other smartalecisms, show him to be destitute of good manners. Before attempting to write the article, he should study a little Church History, unbiased and unprejudiced, such as Neander's and Schaff's, and not rely on the Catholic Encyclopaedia only. Mr. Waugh either ignores or deliberately distorts many historical facts:

The Eastern Holy Catholic Orthodox Apostolic Church, known as the Greek Orthdox Church, and numbering about two hundred million communicants (including the Russian Orthodox) is not any obscure sect to be dealt with so irrevently. The Orthodox Church is the original Church, strictly adhering to the canons and dogmas of the Apostles, the Holy Fathers and the Seven Great Synods, and having never deviated from them; she is the Mother of the Christian Churches. (Neander's Church History, Schaff's Church History, Vol. IV, 311, 312, Bishop Frank Wilson's "The Divine Commission" pp. 96, 97). The Orthodox Church has always been and still is the Cath

olic Church, the name catholic referring to the universality of her character and not to any dependence on the Roman Church.

It is a painful thing to reopen old wounds, but Mr. Waugh should know that the unhappy separation of the two great sister Churches, the Greek and the Latin, was brought about because of the arrogant and authoritarian attitude of the Roman Church and her claims and pretentions, which the Eastern Churches never admitted to be well established. The Schism exists, of course; whether, however, the Schismatic church is the Greek Orthodox Church or the Roman Catholic is always a point of controversy. Excommunications coming from the daughter Church against the Mother Church have no meaning or validity for the Orthodox Church. The separation of the churches. therefore, has not occurred on personal and political grounds, but because of profound and deep differences of Church policy.

The attempts for reconciliation of the Churches have failed, not because the Greek Orthodox Clergy is "crassly sectarian," but because union of Churches, in the terminology of the Roman Church, means submission to the Pope; but submission to the Pope, or to any other single prelate for that matter, is against the spirit of the early Christian Church, the democratic spirit always prevailing in the Eastern Orthodox Church.

We pass over all the other points of Mr. Waugh's article, which deserve refutation, not wishing to abuse the hospitality of the LIFE. We should not leave, however, without refutation his statement regarding the status quo of the guardianship of the Holy Places. The custody of the Holy Places has been in the hands of the Eastern Orthodox Church since the fourth century, through all the conquests, which befell them during the long centuries. The custody of the Holy Shrine and Holy Places was taken from the hands of the Orthodox by the Crusaders (Will Durant's The Age of Faith pp. 592-593), but was restored to them after the collapse of the short-lived rule of the Crusades. The status quo of 1757 was not, therefore, an encroachment on the rights of the Latins, but a partial restitution of the rights of the Eastern Orthodox Church, usurped by the Latins.

We believe, above all that this is not the time to reopen old wounds, to call names and hurt feelings. It is high time, instead, that all the Churches, their many differences notwithstanding, unite and cooperate in the fight against the common enemy of Christianity and of all religions, namely godless communism. It is the time to pray, as the Orthodox Church has never ceased to do, "For the Holy Churches of Christ and the union of all."

Very truly yours, Rev. Philotheos B. Ahladas

#### Έκκλησιαστική Κίνησις

#### ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΗ ΑΜΕΡΙΚΗΣ

-Τήν 27ην Ίανουαρίου, δ Σεβ. 'Αρχιεπίσκοπος κ. Μιχαήλ, ἐτέλεσε τὴν θείαν λειτουργίαν ἐν τῷ Καθεδρικῷ Ναῷ τῆς Νέας Ύόρκης, ἐπὶ τῆ ἐνάρξει τῶν ἑορτῶν τῆς 'Εβδομάδος τῶν 'Ελληνικῶν Γραμμάτων καὶ 'Ελληνικοῦ Τύπου. Ἐπηκολούθησε δοξολογία, καθ' ήν ή Α. Σ. ἀνέπεμψεν εὐχὰς ύπὲρ ἀναπαύσεως τῶν ψυχῶν τῶν ἀοιδίμων διδασκάλων καὶ διδασκαλισσών μας, καθώς καὶ τών διευθυντών, συντακτών καὶ ἐργατῶν τοῦ ἡμερησίου καὶ περιοδικοῦ

-Την 28ην μετέβη είς Orange, Ν. J., πρός ἐπιτόπιον μελέτην κοινοτικών τινων ζητημάτων.

--Τὸ ἐσπέρας τῆς ἰδίας ἡμέρας προήδρευσεν άντιπροσωπείας τῶν Σωματείων τῆς Νέας Ύόρκης, ήτις έξέλεξεν ἐπιτροπὴν προγράμματος παρελάσεως ἐπὶ τῆ Ἐθνι-

κῆ 'Εορτῆ.

Τὸ ἀπόγευμα τῆς 29ης παρέστη μετά τοῦ κ. Νικ. Βαβούδη, Διευθυντοῦ τοῦ Ἐκπαιδευτικοῦ Γραφείου, εἰς ὀργανωθεῖσαν παρὰ τοῦ Ήμερησίου Έλληνοαμερικανικοῦ Σχολείου τοῦ Μπρόνξ, Ν. Υ., ἑορτην ἐπὶ τῆ Εβδομάδι Τύπου καὶ Γραμμάτων. Παρηκολούθησε την διάλεξιν τοῦ κ. Κ. Μπαστιά καὶ έπεσφράγισε δι' όλίγων τὸ πρό-

-Τήν 30ήν, έχοροστάτησεν έν τῷ Ί. Ναῷ τοῦ Εὐαγγελισμοῦ τῆς Νέας Ύόρκης κατά τὸν έσπερινόν, ὄστις ἐτελέσθη μετ' ἀρτοκλασίας, πρωτοβουλία τοῦ Διδασκαλικοῦ Συνδέσμου τῆς πόλεως. Εἰς τὸ τέλος ώμίλησεν ἐπὶ τῆς προσωπικότητος καὶ τοῦ ἔργου τῶν Τριων Ίεραρχων. Είτα παρηκολούθησε διάλεξιν δοθείσαν ύπὸ τοῦ κ. Κ. Χατζηπατέρα εν τῆ Κοινοτικῆ αί-

θούση.

-Την 31ην έγένετο δεξίωσις έν τη 'Ιερά 'Αρχιεπισκοπή πρός τιμήν τῶν φίλων τῶν Ἑλληνικῶν Γραμμάτων καὶ τοῦ Ἑλληνικοῦ Τύπου. Κατ' αὐτὴν ὡμίλησεν ὁ Διευθυντής Παιδείας κ. Ν. Βαβούδης, δν έπαρουσίασεν δ Σεβ. 'Αρχιεπίσκοπος. Ωμίλησαν ἐπίσης ὁ Πρεσβευτής κ. Γ. Καψαμπέλης, ὁ Δι-ευθυντής τοῦ Ἐθνικοῦ Κήρυκος καὶ ὁ παριστάμενος ἀντιπρόσωπος τῆς 'Ατλαντίδος.

-Τήν 2αν Φεβρουαρίου, μεταβάς είς Stubenville, Ohio, προήδρευσε τοῦ ἐκεῖ συνελθόντος Συνεδρίου 'Ιερέων καὶ Διδασκάλων τῆς περιφερείας, καθ' δ ἀνέπτυξε τὴν σημασίαν τοῦ ἔργου των διὰ τὴν πρόοδον τῆς Κοινότητος. Κατὰ τὸν τελεσθέντα μετὰ ταῦτα Μ. Έσπερινὸν έχοροστάτησε καὶ άνέλυσε τὰς ὑπηρεσίας τοῦ Ἑλληνικού Τύπου και τῶν Ἑλληνικῶν Γραμμάτων πρός τὸν πολιτισμόν.

Τὴν ἐπομένην ἐτέλεσε τὴν θείαν Λειτουργίαν, καθ' ήν ωμίλησε άναλύσας τὸ θέμα «Οἱ Τρεῖς Ἱεράρχαι καὶ τὰ καθήκοντα τῶν Έλληνοαμερικανίδων μητέ ρ ω ν πρὸς τὰ τέκνα των». Τὸ ἑσπέρας παρετέθη παρά τῆς Κοινότητος έπίσημον δείπνον πρός τιμήν τοῦ Σεβασμιωτάτου. Πρό τοῦ δείπνου τὰ παιδιὰ τοῦ Κοινοτικοῦ Σχολείου έψαλαν ἐπίκαιρα ἐθνικοθρησκευτικὰ ἄσματα, προσέφερον δὲ εἰς τὸν Σεβασμιώτατον ἐπιταγὴν 40 δολλαρίων ,συγκεντρωθέντων έξ έράνου μεταξύ αὐτῶν, ὑπὲρ τῆς ᾿Ακα-δημίας ဪΑγίου Βασιλείου. Τοῦτο ἔδωκεν ἀφορμὴν διενεργείας γενικωτέρου έράνου ύπὲρ τῆς 'Ακαδημίας μεταξύ τῶν παρευρισκομένων κατά τὴν ἐπακολουθήσασαν τελετήν της Βασιλόπηττας, ὁ ὁποῖος ἀπέδωκε τὸ ποσὸν τῶν 510 δολλαρίων. Είς προσφωνήσεις τοῦ προέδρου τῆς Κοινότητος κ. Γ. Μάνου καὶ τοῦ διδασκάλου κ. Πετρίδου, ἀπαντῶν ὁ Σεβασμιώτατος ἀνέπτυξε τὸ ἔργον τῆς ᾿Ακαδημίας καὶ τῆς Θεολογικῆς Σχολῆς έν συναφεία πρός τὸν θεσμὸν τοῦ δεκαδολλαρίου.

-Τήν 9ην, ἐπισκεφθείς τὸ Canton, Ohio, προήδρευσε τοῦ Συνεδρίου τῶν ἱερέων τῆς πόλεως καὶ τῶν γειτονικῶν κοινοτήτων, εἶτα δὲ ἐχοροστάτησε καὶ ὡμίλησε κατὰ τὸν έσπερινὸν εἰς τὸν έορτάζοντα ίερὸν ναὸν τοῦ 'Αγίου Χαραλάμπους. Τὴν ἐπομένην, ἐλειτούργησεν είς τὸν αὐτὸν ἱερὸν ναόν, βοηθούμενος ύπὸ τοῦ ᾿Αρχιδιακόνου Νεοφύτου καὶ τῶν ἱερατικῶν προϊσταμένων τῶν δύο 'Ελληνικῶν Κοινοτήτων τῆς πόλεως, ώμίλησε δὲ μὲ θέμα τὸν βίον καὶ την δρασιν τοῦ ἑορτάζοντος 'Αγίου. Είς τὸ τέλος, προσεφώνησε τὸν 'Αμερικανὸν Δήμαρχον τῆς πόλεως, ὁ ὁποῖος μετὰ τῆς κυρίας του παρηκολούθησαν την θείαν λειτουργίαν. Μετά τοῦτο παρεκάθησεν είς παρατεθέν πρός τιμήν του ἐπίσημον γεθμα παρά τῆς κοι-

-Κατά τὰς βραδυνὰς ὥρας τῆς ίδίας ήμέρας ἐψάλη ἑσπερινὸς εἰς τὸν ἐν τῆ αὐτῆ πόλει 'Ι Ναὸν τῆς Αγίας Τριάδος, κατά τὸν ὁποῖον δ Σεβασμιώτατος έχοροστάτησε και ώμίλησε πρός τούς συγκεν-

τρωθέντας όμογενεῖς.

-Τὴν 16ην, συνοδευόμενος ὑπὸ τοῦ Γενικοῦ Προξένου κ. Χρηστοφόρου 'Αλεξοῦ καὶ τοῦ 'Αρχιδιακόνου Νεοφύτου, μετέβη εἰς ΑΙbany, Ν. Υ. πρωτεύουσαν τῆς Πολιτείας Νέας Ύόρκης. Έχοροστάτησε κατά τὸν τελεσθέντα έσπερινὸν εἰς τὸν Ναὸν τῆς 'Αγίας Σοφίας καὶ ώμίλησε πρός τὸ πυκνὸν έκκλησίασμα μὲ θέμα: Καθήκοντα τῶν 'Αμερικανῶν πρὸς τὴν 'Αμερικήν - την Έλλάδα - την Έκκλησίαν. Μετά ταθτα παρετέθησαν ύπὸ τῆς Φιλοπτώχου 'Αδελφότητος ἀναψυκτικά είς τὴν Κοινοτικὴν αἴθουσαν, ὡμίλησαν δὲ πρὸς τούς συγκεντρωθέντας όμογενείς ό κ. Πρόξενος καὶ ὁ πρόεδρος τῆς Κοινότητος κ. Γύφτος.

-Τὴν ἐπομένην ἐτέλεσε τὴν θείαν λειτουργίαν έν πληθούση έκκλησία καὶ ἐπίσημον μνημόσυνον ύπὲρ ἀναπαύσεως τῶν ἐν Κορέα πεσόντων. Παρέστησαν πλήθος άξιωματικών τών τριών ὅπλων, ὁ κ. Γεώργιος Καψαμπέλης, ἀντιπρόσωπος τῆς Ἑλλάδος εἰς τὰ Ἡνωμένα "Εθνη, ὁ Γενικὸς Πρόξενος κ. 'Αξελός, ὅστις καὶ ὡμίλησεν είς τὴν ἀγγλικήν, καθώς καὶ ὁ πρόεδρος τῆς κοινότητος κ. Γύ-φτος καὶ ὁ τελετάρχης κ. Τζίμας. Τὸν Κυβερνήτην κ. Ντούη ἀντεπροσώπευσεν ὁ ἔγκριτος ὁμογενής κ. Δ. Φούσκας, ὅστις ὡμίλησε μετά συναρπαζούσης εύφραδείας. Ο Σεβασμιώτατος κατέκλεισε την έορτήν, ἀναπέμψας συγχωρητικήν εύχην είς την άγ-

 Κατὰ τὸ παρατεθὲν ὑπὸ τῆς Κοινότητος γεθμα είς τὸ μεγαλοπρεπές ξενοδοχείον Teneyck, δ Σεβασμιώτατος ἀπήντησεν είς τὰς γενομένας προσφωνήσεις τῶν ἐπισήμων έλληνιστί και άγγλιστί και έχαιρέτισε τὸν παριστάμενον Rev. Hollis ἀντιπρόσωπον τῶν ἱερέων

τοῦ Albany.

-Τήν 18ην, συνοδευόμενος ύπὸ τοῦ κ. ᾿Αξελοῦ, τοῦ κ. Φούσκα καὶ τῶν προυχόντων τῆς Κοινότητος ἐπεσκέφθη τὸν ᾿Αμερικανὸν Δήμαρχον τῆς πόλεως, ἀργότερον δὲ παρουσιάσθη εἰς τὴν Γερουσίαν τῆς Πολιτείας καὶ ἐκήρυξε τὴν έναρξιν των έργασιών αὐτῆς δι' αὐτοσχεδίου προσευχῆς εἰς τὴν 'Αγγλικήν. Μετά ταῦτα ἐπεσκέφθη τὴν Βουλὴν τῶν 'Αντιπροσώπων τῆς Πολιτείας Νέας Ύόρκης, γενόμενος δεκτός μετά πολλών

τιμῶν. Ἐνταῦθα ἐγένετο ἐπίσημος ἀνακοίνωσις τῆς ἀφίξεως τοῦ ὑψηλοῦ ξένου καὶ ἐδόθη σκιαγραφία τοῦ ἔργου του ἔν τε τῆ Εὐρώπῃ καὶ τῆ ᾿Αμερικῆ, Βορείω καὶ

Νοτίω.

-'Àκολούθως ἐπεσκέφθη τὸν Κυβερνήτην Νέας Ύόρκης κ. Τὸμ Ντούη, ὅστις ὑπεδέχθη τὸν Σεβασμιώτατον μετὰ πολλῶν τιμῶν καὶ μετ' ἐνδιαφέροντος ἐζήτησε πληροφορίας διὰ τὴν 'Ορθόδοξον 'Εκκλησίαν καὶ τὸν 'Ελληνοαμερικανικὸν κόσμον.

#### 'Ο Θεοφιλ. 'Επίσκοπος Νύσσης Κος Γερμανός

-Τὴν 1ην 'Ιανουαρίου 1952, ὁ Θεοφ. 'Επίσκοπος Νύσσης κ. Γερμανὸς ἐλειτούργησε καὶ ὡμίλησε ἐν τῷ ἐν Charlotte, N. C. Καθεδρικῷ Ι. Ναῷ τῆς 'Αγίας Τριάδος. Μεθ' δ ἐπὶ τῆ ἐνάρξει τοῦ ἔτους ἐπεσκέφθη τὰ μέλη τῆς 'Εκκλησιαστικῆς 'Επιτροπῆς τοῦ Ι. Ναοῦ.

-Τὴν 4ην Ἰανουαρίου, φθάσας ἀεροπορικῶς εἰς Μπαχάμας, παρευρέθη εἰς τὴν ᾿Ακολουθίαν τῶν Μ. Ὠρῶν ἐν τῷ ἐν Νάσῳ Ἱ. Ναῷ τοῦ Εὐαγγελισμοῦ τῆς Θεοτόκου. Τὴν ἑπομένην ἔψαλε τὸν Μικρὸν ᾿Αγιασμὸν καὶ μεταβὰς εἰς τὸ νεκροταφεῖον τῆς νήσου ἀνέγνωσε κοινὸν Τρισάγιον ὑπὲρ τῶν αὐτόσε κειμένων ὀρθοδόξων ὁμογενῶν.

Τὴν 6ην ίδ. μ., ἡμέραν τῶν Φώτων ἐτέλεσε τὴν θείαν λειτουργίαν ἐν τῷ αὐτῷ Ναῷ καὶ ὡμίλησεν ἐπὶ τῆς σημασίας τῆς ἑορτῆς. Μετὰ τὴν ἀπόλυσιν, ἡγηθεὶς τῆς θρησκευτικῆς τελετῆς, κατῆλθεν εἰς τὴν παραλίαν τῆς νήσου ὅπου μετὰ τὴν σχετικὴν ᾿Ακολουθίαν ηὐλόγησε τὰ ὕδατα καὶ ἔρριψε τὸν σταυρόν, τὸν ὁποῖον ἀνέσυρεν ὁ νεαρὸς ᾿Αντώνιος Γ. Ζερβός.

-Τὴν 7ην ίδ. μ., ἐορτὴν τοῦ 'Αγίου 'Ιωάννου τοῦ Βαπτιστοῦ, ἐλειτούργησεν ἐν τῷ αὐτῷ Ναῷ καὶ ὡμίλησεν ἐπὶ τοῦ ϐίου τοῦ 'Αγίου.

Τήν 8ην ίδ. μ., ἐπεσκέφθη ἀσθενεῖς τινας ὁμογενεῖς. Τὸ ἀπόγευμα εἶχε σύσκεψιν μετὰ τῶν μελῶν τοῦ Διοικ. Συμβουλίου καὶ τὸ ἑσπέρας ὡμίλησε πρὸς τὰς κυρίας, συστήσας διὰ μακρῶν ἐμμονὴν εἰς τὰ πάτρια.

-Τὴν 10ην, φθάσας εἰς Χαβάναν, Κούβας, ἐπεσκέφθη τοὺς ἐν τῆ νήσω δλίγους όμογενεῖς. Τὴν ἐπομένην ἀνελθὢν εἰς τὸ νεκροταφεῖον τῆς πόλεως ἀνέγνωσε νεκρώσιμον Τρισάγιον ὑπὲρ τοῦ αὐτόσε πρὸ ἑβδομάδος ταφέντος ἰερέως τῆς Κοινότητος 'Ανδρέου Βρεττοῦ.

-Τήν 12ην, ἀφιχθεὶς εἰς τὴν πρωτεύουσαν τῆς Μεξικανικῆς Δημοκρατίας ἐπεσκέφθη αὐθημερὸν τὸν αὐτόσε Γενικὸν Πρόξενον τῆς 'Ελλάδος καὶ ἀκολούθως μεταβὰς εἰς τὸ νεκροταφεῖον τῆς πόλεως ἀνέγνωσε Τρισάγιον ὑπὲρ τοῦ αὐτόσε πρὸ τετραημέρου ταφέντος ἀειμνήστου ἰερέως τῆς Κοινότητος Μεξικοῦ αἰδ. Γ. 'Ιατρίδου.

-Τὴν Κυριακήν, 13ην '1ανουαρίου, ἐτέλεσε τὴν θείαν λειτουργίαν καὶ ὡμίλησε διὰ μακρῶν πρὸς τοὺς ὁμογενεῖς μας, ὑπολογιζομένους εἰς 35 οἰκογενείας καὶ 50 ἀγάμους ἐπὶ πλέον. Τὸ ἀπόγευμα τῆς ἰδίας ἐπεσκέφθη τοὺς ἀσθενεῖς ὁμογενεῖς καὶ παρηγόρησεν

αὐτούς.

-Τὴν 14ην, ἐπεσκέφθη τὸ ἀπογευματινὸν σχολεῖον, τὸ ὁποῖον τόσον φιλοτίμως διατηρεῖ ἡ Δὶς Ἰφιγ. Φράγκου, μόλις ἐλθοῦσα ἐξ Ἑλλάδος. Τὸ ἐσπέρας τῆς ἰδίας, συγκεντρώσας ὅλους σχεδὸν τοὺς ὁμογενεῖς εἰς τὴν αἴθουσαν τῆς ᾿Αραβορθοδόξου Κοινότητος, ὡμίλησε πρὸς αὐτοὺς περὶ τῶν καθηκόντων τῶν ὁμογενῶν ἐν τῆ ξένη.

-Τὴν 15ην προέβη εἰς ἐκλογὴν ἐπιτροπῆς, σκοπὸν ἐχούσης ὅπως φροντίση ὥστε νὰ μὴ διαλυθῇ ἡ αὐτόσε μικρὰ κοινότης, κατόπιν μάλιστα τοῦ θανάτου τοῦ ἱερέως της ὑπηρετήσαντος αὐτὴν δωρεὰν ἐπὶ ἑξαετίαν.

-Τὴν 16ην ίδίου μηνός, ἐπιστρέψας εἰς Ἡνωμ. Πολιτείας, ἐχοροστάτησε εἰς Θ. Λειτουργίαν ὑπὲρ τῶν ὀλίγων ἐν Deland, Fla., ὁμογενῶν μας. Τὸ ἀπόγευμα τῆς ἰδίας ἐπεσκέφθη ὁμογενεῖς τινας ἐν St. Augustine, Fla.

-Τήν 17ην ἐπεσκέφθη ὁμογενεῖς τινας τῆς Daytona, Fla., καθώς καὶ τὸν ἐν τῷ νοσοκομείῳ τῆς πόλε-

ως κ. Θεόδ. Κυπραΐον.

-Τήν 18ην ἀνελθών εἰς Jacksonville, Fla., ἐπεσκέφθη τὸ ἀπογευματινὸν σχολεῖον καὶ ὡμίλησε πρὸς τοὺς μαθητάς, τὴν δὲ 19ην παρευρέθη καὶ ὡμίλησε εἰς δεῖπνον πρὸς τιμὴν τῶν μελῶν τῆς χορωδίας

Τὴν Κυριακήν, 20ὴν Ιδ. μ., ἐλειτούργησε καὶ ὡμίλησεν ἐν τῷ '1. Ναῷ τῆς Κοινότητος, συνεχάρη δὲ καὶ τὸν ἑορτάζοντα ἐφημέριον αἰδεσιμ. Εὐθύμιον. Τὴν ἐπαύριον 21 lδ. μ., ὡμίλησεν ἐν τῷ αἰθούση τῆς Κοινότητος μὲ θέμα «παλαιαὶ καὶ νέαι ἡμέραι τῆς 'Ελλάδος».

#### 'Ο Θεοφιλέστατος Έπίσκοπος Ναζιανζοῦ κ. Ἱεζεκιὴλ

-Τήν 13ην 'Ιανουαρίου, ὁ Θεοφιλ. 'Επίσκοπος Ναζιανζοῦ κ. 'Ιεζεκιήλ, ἐλειτούργησε καὶ ὡμίλησε εἰς τὸν ναὸν τοῦ 'Αγίου Γεωργίου, εἰς New Bedford, Mass.

-Την 15ην ίδ. μ., μετέβη εἰς τὴν 'Ακαδημίαν τοῦ 'Αγίου Βασιλείου, ὅπου ἐλειτούργησε καὶ ὡμίλησε πρὸς τὰς φοιτητρίας ,τὰ ὀρφανὰ καὶ τὸ προσωπικόν. Τὸ ἀπόγευμα ἀνεχώρησεν διὰ Stamford, Conn., καὶ τὴν ἑπομένην, 20ήν, ἐτειτούργησε καὶ ἐκήρυξε τὸν θεῖον λόγον εἰς τὸν ναὸν τῆς ἐκεῖ Κοινότητος.

-Τήν 25ην 'Ιανουαρίου, τὸ ἑσπέρας, παρευρέθη εἰς τὴν χοροεσπερίδα τῶν «'Εννέα Μουσῶν» ἐν

Βοστώνη.

-Τήν 27ην ίδ. μ., έλειτούργησεν εἰς τὸν Καθεδρικὸν ναὸν τοῦ Εὐαγγελισμοῦ Βοστώνης, προέστη τοῦ Μνημοσύνου ὑπὲρ τῶν κεκοιμημένων ἐργατῶν τοῦ Τύπου καὶ τῆς Παιδείας καὶ ὡμίλησε καταλλήλως ἐπὶ τῆ ἐνάρξει τῆς Ἑβδομάδος Τύπου καὶ Ἑλληνικῶν Γραμμάτων.

-Τὴν ἐσπέραν μετέβη εἰς τὴν πόλιν Lawrence, Mass., ὅπου παρέστη καὶ ὡμίλησεν εἰς τὴν ἑορτὴν τῆς Βασιλόπηττας.

-Τήν 28ην ίδ. μ., ἐτέλεσε ἐσπερινὸν εἰς τὴν Κοινότητα Somerville, Mass., καὶ ὡμίλησε καταλλήλως περὶ τῶν Ἑλληνικῶν Γραμμάτων. Μετὰ τὸν Ἑσπερινὸν παρέστη εἰς τὴν ἑορτὴν τοῦ Ἑλληνικοῦ Σχολείου εἰς τὴν αἴθουσαν τῆς Κοινότητος.

#### 'Ο Θεοφιλ. Ἐπίσκοπος 'Ολύμπου Κος Δημήτριος

-Τήν 1ην Ίανουαρίου, ὁ Θεοφιλ. 'Επίσκοπος 'Ολύμπου κ. Δημήτριος, προσκληθείς έτέλεσε την θείαν λειτουργίαν καὶ ἐκήρυξε τὸν θείον λόγον είς τὴν κοινότητα Μοbile, Ala., Είς τὸ τέλος τῆς θείας λειτουργίας ἐγένετο ἡ ὁρκωμοσία τοῦ νέου Διοικ Συμβουλίου τῆς Κοινότητος καὶ τῆς Φιλοπτώχου 'Αδελφότητος, τὰ ὁποῖα ὁ Θεοφιλέστατος προσεφώνησε καταλλήλως. Μετά ταῦτα προσκληθείς ηὐλόγησε τὴν Κοινὴν Τράπεζαν, είς τὴν ὁποίαν παρεκάθησαν τὰ ώς άνω Συμβούλια μετά τῶν παλαιῶν τοιούτων. Τὸ ἀπόγευμα τῆς αὐτῆς ἡμέρας ἐπεσκέφθη τὴν μεγάλην δργάνωσιν Malbis, εἰς τὴν Δάφνην, 'Αλαμπάμας.

-Τήν 8ην, Κυριακήν τῶν Θεοφανείων, μετέβη εἰς τὴν κοινότητα Long Beach, Calif., ὅπου ἐτέλεσε τὴν θείαν λειτουργίαν καὶ προέστη τῆς τελετῆς τῆς Καταδύσεως τοῦ Τιμίου Σταυροῦ. Ἡ ὅλη τελετὴ διεξήχθη μετὰ μεγαλοπρεπείας.

"Ελαδον μέρος εἰς αὐτὴν καὶ οἱ ἱερεῖς τῶν πλησιοχώρων Λὸς "Αντζελες, Σὰν Μπερναντίνο καὶ Σὰν Ντιέγκο, Καλιφορνίας. Μετὰ τὴν τελετὴν παρετέθη ὑπὸ τῆς Κοινότητος Λὸνγκ Μπήτς, δεῖπνον πρὸς τιμὴν τῶν ἐπισκεπτῶν.

-Τὴν ἐπομένην, ἐορτὴν τοῦ 'Αγ. 'Ἰωάννου τοῦ Βαπτιστοῦ, ἐτέλεσε τὴν θείαν λειτουργίαν εἰς τὸν 'Ί. Ναὸν ἐν Λὸς "Αντζελες καὶ ἐκήρυξε τὸν θεῖον λόγον.

-Τὴν 13ην ὶδ. μ., ἐτέλεσε τὴν θείαν λειτουργίαν εἰς τὸν "Αγιον Κωνσταντῖνον τοῦ Μπροῦκλυν, εἰς τὸ τέλος δὲ προέστη δοξολογίας τελεσθείσης ἐκ μέρους τῶν ἀδελφῶν Κυπρίων ἐπὶ τῆ ἐπετείω τοῦ Δημοψηφίσματος διὰ τὴν ἕνωσιν τῆς Κύπρου μετὰ τῆς Μητρὸς Ἑλλάδος καὶ ἀμίλησε καταλλήλως. Τὴν ἑσπέραν παρέστη εἰς τὴν τελετὴν τῆς Βασιλόπηττας εἰς τὸ "Αστορ Χοτὲλ τῆς Νέας Ύόρκης, δοθείσης ὑπὸ τῆς Κεντρικῆς Φιλοπτώχου ὑπὲρ τῆς ᾿Ακαδημίας τοῦ 'Αγίου Βασιλείου καὶ ὡμίλησε ἐξάρας τὸ ἔργον τῆς ᾿Ακαδημίας.

-Τὴν 17ην, ἐχοροστάτησεν εἰς τὸν ἑσπερινὸν τοῦ 'Αγίου 'Αθανασίου, ἐν Paterson, N. J.

-Τὴν 18ην, παρηκολούθησε τὴν τελετὴν τῆς Βασιλόπηττας τῆς Φιλοπτώχου 'Αδελφότητος 'Αστορίας καὶ ὡμίλησεν ἐξάρας τὸ ἔργον τῶν Φιλοπτώχων 'Αδελφοτήτων.

-Τήν 20ήν, ἐτέλεσε τὴν θείαν λειτουργίαν εἰς τὸν ναὸν τοῦ 'Αγ. 'Αθανασίου ἐν Paterson, Ν. J. καὶ ἐκήρυξε τὸν Θ. Λόγον. Τὴν ἐσπέραν παρέστη εἰς τὴν τελετὴν τῆς Βασιλόπηττας τῆς Φιλοπτώχου 'Αδελφότητος τοῦ Εὐαγγελισμοῦ Νέας 'Υόρκης καὶ ὡμίλησε καταλλήλως.

#### ~~

#### 'Ο Ίεροκήρυξ Α΄ Περιφερείας κ. Σήφης Κόλλιας

'Ο 'Ιεροκήρυξ τῆς Α΄ Περιφερείας τῆς 'Ιερᾶς 'Αρχιεπισκοπῆς, θεολόγος κ. Σήφης Κόλλιας, κατὰ τοὺς μῆνας Δεκέμβριον καὶ 'Ιανουάριον ἐπεσκέφθη τὰς κάτωθι Κοινότητας καὶ ὡμίλησεν εἰς τοὺς 'Ιεροὺς Ναούς των καὶ εἰς Ιδιαιτέρας συγκεντρώσεις: Chester, New Castle, Bethlehem, Johnstown, καὶ Monessen, Pa., Trenton, N. J., 'Αγίου Δημητρίου, Newark, N. J., Youngstown, Ohio, Watertown, τοῦ Bronx, Jamaica, 'Αγίου Γεωργίου - Δημητρίου καὶ 'Αγίου 'Ελευθερίου, Νέας 'Υόρκης.

#### MIKPA KOINOTIKA NEA

-Εἰς ὅλας τὰς ἐν ᾿Αμερικῆ καὶ Καναδῷ Κοινότητάς μας διανέμονται ἀπὸ τὰς οἰκείας ἐπιτροπὰς τὰ δελτία τοῦ δεκαδολλαρίου τῆς Ἱ. ᾿Αργιεπισκοπῆς μας.

'Αρχιεπισκοπής μας.
— Ή Κοινότης Vallejo, Calif., άπεφάσισεν ὅπως πλαγίως τοῦ Ναοῦ της ἀποκτήση αἴθουσαν χάριν κυρίως τῆς Νέας Γενεᾶς.

-Πλεΐστα Φιλόπτωχα τμήματα της 'Αρχιεπισκοπης έδωσαν και έφέτος ὑπὲρ της Θεολογικης μας Σχολης Νηστήσιμον Δεῖπνον, τὸ δὲ προϊὸν ἔχουν ήδη ἐμβάσει.

— Ἡ Κοινότης Rochester, Minn., διεξάγει ἀπό τινος ἐκστρατείαν ἐράνου πρὸς συλλογὴν 50,000 δολλαρίων διὰ τὴν ἀνέγερσιν ναοῦ.

- Ό Σύλλογος τῶν ἀποφοίτων τοῦ ἐν Σικάγῳ Ἡμερησίου Σχολείου «Σωκράτης», ἔδωκε τελευταίως πρὸς τὸ ἐν λόγῳ ἴδρυμα δολλάρια 5,000 διὰ τὴν ἀνακαίνισιν τοῦ κτιρίου του.

— Ἡ Κοινότης τοῦ Ἡγίου Γερασίμου Νέας Ὑόρκης, πρὸς τιμὴν τοῦ προέδρου της κ. Α. Ζερβοῦ, ἔδωκε γεῦμα ἐν τῆ νεοδμήτῳ αἰθούση της.

—Οἱ ἐν Chatham, Ontario ὀλίγοι ὁμογενεῖς, προσπαθοῦν ὅπως εἰς πρώτην εὐκαιρίαν ἀργανώσουν Κοινότητα καὶ πρὸς τοῦτο ἐξέλεξαν εἰδικὴν ἐπιτροπήν.

-Τήν 27ην Δεκεμβρίου 1951, απεβίωσεν δ 'Ανδρέας Βρετός, ἱερατικὸς προϊστάμενος τῆς παροικίας Χαβάνας, Κούβας, τὴν δὲ 6ην 'Ιανουαρίου 1952, ὁ Γεώργιος 'Ιατρίδης, ἱερατικὸς προϊστάμενος τῆς Κοινότητος Μεξικοῦ.

— Ο 'Αμερικανὸς Τ. Χάβενροφερ προσέφερε χίλια δολλάρια ὑπὲρ τῆς Θεολογικῆς Σχολῆς μας.

- Ανεκοινώθη ὅτι τὰ μέλη τῆς ἐν Σικάγω Κοινότητος Κοίμησις τῆς Θεοτόκου, ἀνέρχονται ὅσον οὕπω εἰς τὸν ἀριθμὸν τῶν 3,000.

#### Οἱ "Αγιοι Μάρτυρες

(Συνέχεια ἐκ τῆς 7ης Σελίδος) σθανθοῦν ἀποθνήσκοντες καὶ τὰς δδύνας καὶ τὴν φρίκην τῶν φλογῶν.

ΕΙς ἀπὸ τοὺς μάρτυρας, ὁ νεώτερος ὅλων, ὁ Μελίτων, διετήρει ἀκόμη ἀντοχήν τινα, καὶ αὐτὸν ἠθέλησεν ὁ Ἔπαρχος νὰ κρατήση ἴσως τὸν πείση καὶ ἀρνηθῆ τὸν Χριστόν. ᾿Αλλ' ὁ Μελίτων μόλις εἴδε νὰ φορτώνωνται τὰ σώματα τῶν συντρόφων του εἰς τὰ ἀμάξια διὰ νὰ μεταφερθοῦν εἰς τὸ πῦρ καὶ τὸ

ίδικόν του νὰ παραμένη, ἔστρεψε τὰ βλέμματά του γύρω καὶ κάπου έκει άνεγνώρισε την μητέρα του, τὴν ἠτένισε μὲ δάκρυα εἰς τὰ μάτια καὶ τῆς ἔδειξε πρῶτον τὰς φλόγας έντὸς τῶν ὁποίων ἐρρίπτοντο τὰ σώματα τῶν μαρτύρων, ἔπειτα τὸν οὐρανόν. Ἐκείνη ἐνόησε καὶ τὸν περιεπτύχθη. Τότε χαμηλός διάλογος ἐγένετο μεταξὺ τῆς μητέρας καὶ τοῦ υἱοῦ ἐπ' ὀλίγα λεπτά, ἔπειτα ήσπάσθησαν άλλήλους καί ή μητέρα βοηθουμένη ἀπὸ δύο ἄλλους ἐκεῖ παρισταμένους χριστιανούς ἔφερε τὸν υἱόν της πρὸς τὰς φλόγας. Οἱ δήμιοι ἀπησχολημένοι δέν τὴν είδον.

'Εξαίφνης υίὸς καὶ μητέρα ἔκαμαν τὸ σημεῖον τοῦ σταυροῦ. Κατεφιλήθησαν καὶ πάλιν, καὶ ἐκείνη, συγκεντρώσασα τὰς δυνάμεις της ἐνῷ τὸ τελευταῖον λείψανον ἐχάνετο μέσα εἰς τὰς φλόγας, ἔρριψεν εἰς αὐτὰς καὶ τὸν υἱόν της, ἀχώριστον ἐν τῆ ζωῆ ἀπὸ τοὺς συναθλητάς του, ἀχώριστον εἰς τὸ μαρτύριον, ἀχώριστον καὶ εἰς τὸν θάνατον, διὰ νὰ εἶναι μαζύ των καὶ εἰς τὸν στέφανον τῆς αἰωνίου ζωῆς.

#### ADULT OF TOMORROW

(Continued from page 14) words, provide the necessary guidance, tools and money, can our youth expect to participate wisely in church affairs. And this will be accomplished only when adults take youth into their confidence and plan cooperatively with them in a truly Christian spirit.

This will depend upon the respect for each individual within the group, the right for each and all to take part in solving problems and reaching decisions affecting the whole group and the respect for individual dissent from the majority, for, "For in Christ Jesus you are all sons of God, through faith, For as many of you as were baptized into Christ have put on Christ. There is neither Jew nor Greek, there is neither slave nor free, there is neither male nor female; for you are all one in Christ Jesus."



#### AEEIKON DIVRY

Τὸ νεώτατον, πληφέστατον καὶ πλέον ἀξιόπιστον πρόχειρον Λεξικόν. "Εκδοσις 1949. Χουσόδετον μὲ εύρετήρια, \$3.50. Μὲ δέρμα καὶ εύρετ. \$4.00.

#### ALAKOTOL DIVRY

'Οδηγός συνομιλίας άγγλικής καὶ έλληνικής, μὲ την προφοράν, ἐπὶ παντὸς χοησίμου θέματος. Νέα ἔχδ. 1947, μὲ Ἐπιστολογραφίαν. Σελ. 448. \$2.50.

#### GREEK MADE EASY

'Η μόνη άπλη καὶ συγχρονισμένη Μέθοδος πρός έχμάθησιν τῆς Ελληνικῆς ύπὸ 'Αμερικανῶν κατ' οίκον η έν σχολείφ. Τρίτη ἔχδοσις 1950. Τιμή \$2.50.

#### ΑΓΓΛΙΚΗ ΜΕΘΟΛΟΣ

Ή ἀρίστη Μέθοδος "Ανευ Διδασκάλου πρός έκμάθησιν τῆς 'Αγγλικῆς ύπὸ Έλλήνων. Ποοφορά τελεία, γλῶσσα ὁμιλουμέ-νη. 5η ἔκδοσις 1950 \$3.00

#### **ΘΡΗΣΚΕΥΤΙΚΑ** BIBAIA

#### ΕΙΣ ΤΗΝ ΕΛΛΗΝΙΚΗΝ ΓΛΩΣΣΑΝ

ΤΑ 12 ΕΥΑΓΓΕΛΙΑ καὶ Ο ΕΠΙΤΑΦΙΟΣ ΘΡΗΝΟΣ...'Ο λόκληφος ή Ίερὰ 'Ακολουθία τῆς ἐσπέρας τῆς Μ. Πέμπτης, Μ. Παρασκευής, Μ. Σαββάτου, καὶ ἡ 'Ανάστασις. Σελίδες 

ΙΕΡΑ ΣΥΝΟΨΙΣ καὶ ΤΑ ΑΓΙΑ ΠΑΘΗ.— Ί. 'Ακολουθίαι, Εὐαγγέλια, 'Απόστολοι καὶ 'Εορταὶ ὅλου τοῦ ἔτους. Πασχάλια ἔως τὸ 1987. "Εκδοσις 'Αθηνῶν, κομψῶς δεδεμένη, σελίδες 796, \$3.60. 'Αμερικανική ἔκδοσις, σελ. 520 ..... \$5.00

ΙΕΡΟΣ ΣΥΝΕΚΔΗΜΟΣ τοῦ 'Ορθοδόξου Χριστιανοῦ.—Περιέχει τὰς 'Εκκλησιαστικὰς 'Ακολουθίας τῶν Κυριακῶν καὶ 'Εορτῶν ὅλου τοῦ ἔτους καὶ αἰώνιον Πασχάλιον καὶ Κυριακοδρόμιον. Νέα ἔκδοσις 'Αθηνῶν, σελ. 780, πανόδετος \$3.60. 'Αμερικανικὴ ἔκδοσις, σελ. 780, χρυσόδετος ...... \$5.00

Η ΚΑΙΝΗ ΔΙΑΘΗΚΗ, εἰς τὸ ἀρχαῖον ἐγκεκριμένον ὑπὸ τῆς Μεγάλης τοῦ Χριστοῦ Ἐκκλησίας κείμενον. Τὰ 4 Εὐαγγέ-λια, Πράξεις ἀποστόλων, Ἐπιστολαὶ Παύλου καὶ Καθολικαί, 'Αποχάλυψις, καὶ πίναξ περικοπῶν ἀναγινωσκομένων κατὰ τὰς Κυριακὰς καὶ 'Εορτάς. Πολυτελὴς 'Αμερικανικὴ ἔκδοσις, σελ. 620, χουσόδετος ...... \$5.50.

#### ΕΛΛΗΝΙΣΤΙ ΚΑΙ ΑΓΓΛΙΣΤΙ

'Εκδόσεως Λονδίνου, μὲ μαθρα καὶ κόκκινα γράμματα, 'Ελληνικὰ καὶ 'Αγγλικὰ εἰς ἀντιστοίχους σελίδας. "Ολα σχήματος τσέπης, χρυσόδετα.

Η ΛΕΙΤΟΥΡΓΙΑ ΙΩΑΝΝΟΥ ΤΟΥ ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΥ. The Divine Liturgy of St. John Chrysostom. Έπίσης ή Θεία Λειτουργία τοῦ Μ. Βασιλείου καὶ Περικοπαὶ Όπτωήχου, Τοιωδίου, Πεντημοσταρίου καὶ Μηναίου. ....... \$3.00

Η ΑΚΟΛΟΥΘΙΑ ΤΟΥ ΓΑΜΟΥ, ήτοι, 'Αρραδῶνος καὶ Στε-φανώματος. The Sacrament of Holy Matrimony ... \$2.00

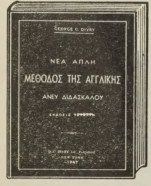
TO MYΣTHPION TOY ΒΑΠΤΙΣΜΑΤΟΣ. The Sacrament of Holy Baptism. ..... \$2.00

TO EYXEΛΑΙΟΝ. The Sacrament of Holy Unction. \$2.00 Η ΘΕΙΑ ΛΕΙΤΟΥΡΓΙΑ ΤΩΝ ΠΡΟΗΓΙΑΣΜΕΝΩΝ. Τhe Divine Liturgy of the Presanctified. ..... \$3.00

Ο ΑΚΑΘΙΣΤΟΣ ΥΜΝΟΣ καὶ ΤΟ ΜΙΚΡΟΝ ΑΠΟΔΕΙ-II NON. The Acathist Hymn and the Little Compline. \$2.00 AΓΙΑ ΘΕΟΦΑΝΕΙΑ, ΠΕΝΤΗΚΟΣΤΗ καὶ ΥΨΩΣΙΣ. Epiphany, Pentecost, Exaltation of the Cross. . . . . . \$2.00

#### - NEX BIBAIA

#### ΝΕΑ ΑΠΛΗ ΜΕΘΟΔΟΣ ΑΓΓΛΙΚΗΣ ΑΝΕΥ ΔΙΔΑΣΚΑΛΟΥ

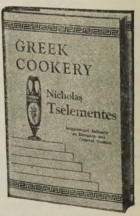


'Yπò G. C. DIVRY.—'H νεωτάτη καὶ άπλουστάτη Μέθοδος πρός ἐκμάθησιν τῆς 'Αγγλικῆς ὑπὸ Έλλήνων πάσης άναπτύξεως καὶ ἡλικίας. Γλῶσσα ζωντανή, ὅπως τὴν δμιλεῖ καὶ την έννοει σήμερον ὁ λαός. Διάλογοι ἀπὸ τὴν καθημερινήν ζωήν τῶν 'Ελ-λήνων τῆς 'Αμερικῆς. 'Α-μερικανική προφορά, ἀπολύτως ἀκριβής. Μέθοδος κατάλληλος δι' άρχαρίους ἢ προχωρημένους. Νεωτάτη Πέμπτη εκδοσις 1952, πλήρης, μόνον \$3.00.

#### IN ENGLISH GREEK COOKERY By N. TSELEMENTES

Greek Cooking simplified in English recipes by the famous author-chef and international authority on Greek and Oriental Cookery. Introduces the Greek American public to the delicious and appetizing Hellenic dishes, pastries and sweets. 300 recipes, 240 pages. \$3.00.

'Η 'Ελληνική Μαγειρική άπλοποιημένη. Τὸ περίφημον βιβλίον τοῦ Τσελεμεντὲ εἰς τὴν 'Αγλικήν. Μέτρα 'Αμερικανικά. 300 συνταγαί, 240 σελίδες. Τὸ μόνον πλήρες καὶ τέλειον βιβλίον τοῦ εἴδους του.



Αποστέλλονται πανταχού προπληρωμένα. C.O.D. (ἐν Ἡν. Πολ.) 35c ἐπὶ πλέον.

D. C. DIVRY, Inc., Publishers

293 SEVENTH AVE. NEW YORK 1, N. Y.